
56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Verbum Ferens

161-164_Layout 1  27/01/2026  09:59  Pagina 161



Direzione 
Francesca Galgano 
 
Consilium amicorum 
Francesco Paolo Casavola, Francesco Amarelli, Francesco Asti 
 
Comitato scientifico 
Isabella Aurora, Gisella Bassanelli Sommariva, Angelo Bianchi, Paola Biavaschi, Jean-Paul Boyer, 
Elvira Chiosi, Gemma Colesanti, Maria D’Arienzo, Roberto Delle Donne, Maurizio d’Orta, Zina 
Essid, Francesco Fasolino, Federico Fernández de Buján, Massimiliano Ferrario, Elisabetta Fiocchi 
Malaspini, Vittoria Fiorelli, Massimo Carlo Giannini, Ilenia Gradante, Johannes Grohe, Gloria 
Guida, Tuomas Heikkilä, Giancarlo Lacerenza, Mario Lamagna, Antonio Loffredo, Lauretta Ma-
ganzani, Simona Negruzzo, Giuseppina M. Oliviero Niglio, Robert Ombres, Bruno Pellegrino, 
Valentina Russo, Federico Santangelo, Simone Schiavone, Andrea Spiriti, Simona Tarozzi, Elena 
Tassi, Isabella Valente, Rossana Valenti, Eugenio Zito 
 
Comitato di redazione 
Michele Curto, Roberto Della Rocca, Andrea Di Genua, Luigi Longobardo, Chiara Sanmorì 
 
Comitato editoriale 
Pierluigi Romanello, Maria Sarah Papillo, Sara Lucrezi,  
Ettore Simeone, Angelo Davide Cairo, Aldo Livorno 
 
Redazione 
Viale Colli Aminei, 2 - 80131 Napoli 
redazione@campaniasacra.it  
 
Editore 
VERBUM FERENS Srl 
Largo Donnaregina, 22 - 80138 Napoli 
 
Abbonamenti  
Italia € 50,00 
Europa € 60,00 
Altri paesi € 70,00 
Sostenitore € 90,00 
 
Conto corrente intestato a: 
PFTIM - Sezione S. Tommaso IBAN: IT44 D030 6909 6061 0000 0015 382 
 
Autorizzazione del Tribunale di Napoli n. 3804 del 27-10-1988 
 
 
Quando non su invito, i contributi pubblicati sono sottoposti   
al processo di doppio referaggio cieco.

Pubblicazione semestrale della Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale 
Sezione San Tommaso d’Aquino

161-164_Layout 1  27/01/2026  09:59  Pagina 162



Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

DA NICEA ALL’ARIANESIMO 
NELL’ITALIA OSTROGOTA: 

TOLLERANZA E MODERAZIONE  
TEOLOGICA, INTERFERENZE  
TRA RELIGIONE E POLITICA 

 
ROCCO RONZANI 

Pontificia Università Lateranense 
 
Alla memoria di Manlio Simonetti e Bruno Luiselli, 
dedico con animo grato 

 
 
ABSTRACT – Il contributo esamina un capitolo della lunga controversia legata alla revi-
viscenza dell’arianesimo in Occidente, con particolare attenzione all’Italia dopo l’im-
plosione della pars Occidentis dell’Impero romano. L’adesione degli Ostrogoti 
all’arianesimo viene analizzata attraverso il processo di evangelizzazione, avviato nel 
III secolo con la cattura di romani di fede cristiana e culminato nell’opera di Vulfila, 
vescovo ariano e promotore della traduzione delle Scritture nella lingua gotica. L’aria-
nesimo, spesso in forme radicali, si radicò nell’identità germanica, assumendo connotati 
antiromani, come dimostrano le persecuzioni vandaliche in Africa. Tuttavia, si affermò 
anche una corrente moderata, riconducibile all’omeismo dei sinodi di Rimini e Seleucia 
(359) e di Costantinopoli (360), che favorì l’integrazione nel mondo romano e contribuì 
alla transizione verso il neo-nicenismo cappadoce, sancito dal Concilio di Costantino-
poli del 381. In questo contesto, l’arianesimo ostrogoto si distinse per una moderazione 
influenzata dalla romanizzazione di Teodorico e dai contatti con l’ambiente costanti-
nopolitano. Durante il pontificato di Gelasio (492–496), i rapporti tra la sede romana e 
la corte di Ravenna furono improntati al rispetto, riflettendo una politica di apertura 
che facilitò la coesistenza religiosa. Dopo la caduta del regno ostrogoto, i superstiti fu-
rono pienamente integrati nella società italoromana cattolica. 
 
PAROLE CHIAVE – Ostrogoti - Arianesimo - Papa Gelasio - Teodorico - Regni romano-
barbarici. 
 
ABSTRACT – This contribution examines a chapter of the long-standing controversy sur-
rounding the resurgence of Arianism in the Western Roman world, with particular 
focus on Italy following the collapse of the pars Occidentis of the Roman Empire. The 
Ostrogoths’ adherence to Arianism is analyzed through the process of their evange-



Rocco Ronzani168

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

lization, initiated in the third century with the capture of Roman Christians and cul-
minating in the work of Wulfila, the Arian bishop and key figure in the translation of 
the Scriptures into the Gothic language. Arianism, often in its more radical forms, be-
came deeply embedded in the Germanic identity, acquiring anti-Roman connotations, 
as evidenced by the Vandal persecutions in Africa. Nevertheless, a moderate strand of 
Arianism also emerged, associated with the Homoian theology of the synods of Rimini 
and Seleucia (359) and Constantinople (360), which facilitated integration into the 
Roman world and contributed to the transition toward Cappadocian neo-Nicene theo-
logy, formalized at the Council of Constantinople in 381. Within this framework,  
Ostrogothic Arianism was marked by a moderation shaped by Theoderic’s Romaniza-
tion and interactions with the Constantinopolitan milieu. During the pontificate of  
Gelasius (492–496), relations between the Roman See and the court of Ravenna were 
characterized by mutual respect, reflecting a policy of openness that enabled religious 
coexistence. Following the fall of the Ostrogothic kingdom, the surviving Goths were 
fully assimilated into Italoroman Catholic society. 
 
KEYWORDS – Ostrogoths - Arianism - Pope Gelasius - Theoderic - Romano-Barbarian 

Kingdoms. 
  
 
1. Millesettecento anni dal Concilio di Nicea. Il contributo della  

ricerca storico-teologica  
Sul Concilio niceno del 325, la genesi e gli sviluppi, la sua ricezione, 

nel corso dell’anno del diciassettesimo centenario, si è parlato ampia-
mente in tutti gli ambienti, ecclesiali e accademici, nelle università cat-
toliche e statali: per avere una panoramica, tutt’altro che esaustiva, ma 
comunque molto ampia si possono ripercorrere i fitti calendari delle 
iniziative segnalate dalla International Association of Patristic Studies e da 
altre associazioni di studi sul cristianesimo delle origini e sul mondo 
tardoantico. In molte città italiane è stato celebrato il diciassettesimo 
centenario del concilio e a Roma si sono tenuti due incontri internazio-
nali, all’Augustinianum, all’Angelicum e al Pontificio Istituto di Archeo-
logia Cristiana, con i massimi esperti del IV secolo e della controversia 
ariana. Il primo viaggio apostolico del nuovo vescovo di Roma, papa 
Leone XIV, prevede un ‘pellegrinaggio’ a İznik, l’antica Nicea, per i 
1700 anni del Concilio ecumenico, prima di proseguire verso il Libano. 



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 169

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Tanti studiosi che hanno preso parte a questi eventi celebrativi e di 
approfondimento, soprattutto molti studiosi romani e italiani e il 
gruppo internazionale degli studenti dell’Augustinianum, sono stati in-
trodotti alla complessa vicenda dell’arianesimo antico da Manlio Simo-
netti1, uno dei massimi esperti contemporanei dell’arianesimo, e dal 
suo collega e amico Bruno Luiselli2, grande specialista dell’età romano-
barbarica, al quale si devono fondamentali contributi sulla rinascita del-
l’arianesimo in Occidente durante le migrazioni dei popoli germanici. 

Non possiamo dimenticare altri maestri della scuola romana come 
Alberto Camplani ed Emanuela Prinzivalli, che hanno approfondito nel 
tempo tanti temi legati al Concilio niceno del 325, alla tradizione teolo-
gica e alla storia della chiesa alessandrina, da Dionigi fino ad Alessan-
dro di Alessandria e Ario. Tra gli altri antichi allievi di Manlio Simonetti 
ricordo anche Giovanni Maria Vian, che si è occupato dell’arianesimo 
nel mondo latino e della sua produzione omiletica ed esegetica e che 
di recente ha pubblicato un apprezzato strumento divulgativo insieme 
a Gian Guido Vecchi, La scommessa di Costantino. Come il Concilio di Nicea 
ha cambiato la storia (Mondadori, Milano 2025); e ancora, Gaetano Let-
tieri sulla teologia trinitaria antiariana di Ambrogio e Agostino.  

Dalla feconda sinergia tra il mondo delle istituzioni accademiche 
pubbliche e la ricerca storico-teologica di ambito ecclesiastico, soprat-
tutto nell’Urbe tra Sapienza e Pontificio Istituto patristico Augustinia-
num, non senza fitti scambi con le altre università pontificie, pubbliche 
e private romane, sono stati formati studiosi di prim’ordine che, in 
tempi recenti, hanno elaborato ricerche dottorali e studi postdottorali 

1  Sulla dottrina ariana e gli sviluppi storico-ecclesiali della controversia religiosa si 
vedano i contribuiti di SIMONETTI M., La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975; ID., La pro-
duzione letteraria fra romani e barbari (sec. V-VIII), Roma 1986.

2 Sulla storia religiosa e i percorsi di acculturazione ed evangelizzazione dei popoli 
germanici si vedano di LUISELLI B., Storia culturale dei rapporti tra mondo romano e mondo 
germanico, Roma 1992; ID., La formazione della cultura europea occidentale, Roma 2003, in 
particolare: 111-134; DE MICO N., MARCHITELLI S., ROTA S., LUISELLI B. (a cura di), Fonti 
per la storia della cristianizzazione dei Germani (secoli III-VIII), Roma 2007, 535-650, opera 
realizzata sotto la direzione di B. Luiselli.



Rocco Ronzani170

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

che costituiscono un contributo decisivo alla comprensione del Concilio 
di Nicea e dell’arianesimo. Tra i molti studiosi è doveroso ricordare lo 
spagnolo Patricio de Navascués, con il suo contributo rilevantissimo su 
Paolo di Samosata, sul confronto con Eustazio di Antiochia, l’unico an-
tiariano a impiegare, come il Samosateno, il modello cristologico Logos-
anthropos; all’argentino Samuel Fernández si devono studi fondamentali 
su Marcello di Ancira e uno strumento di studio di grande utilità, re-
centemente apparso per i tipi di Brill, Fontes Nicaenae Synodi e pubbli-
cato anche in italiano nella collana Nuovi studi patristici di Città Nuova 
con il titolo Le fonti antiche sul Concilio di Nicea. Il gesuita della Grego-
riana Henrik Pietras che, dopo una nota pubblicazione sull’amore in 
Origene, si è dedicato alla storia della convocazione del Concilio niceno. 
Da ultimo, ma solo per essere stato uno dei più giovani e meritevoli al-
lievi di Manlio Simonetti in Augustinianum, ricordo il collega italiano 
Angelo Segneri, storico e raffinato editore critico, che si è dedicato alla 
ricezione della teologia trinitaria nicena e alle controversie scaturite dal 
concilio, specialmente nell’edizione del Tomus ad Antiochenos.  

In questa sede, dopo tanti e imprescindibili contributi sulla genesi e 
gli sviluppi della crisi ariana nel IV secolo e sui suoi sviluppi dopo 
Nicea, desidero offrire un breve contributo su un capitolo della lunga 
controversia legato alla reviviscenza dell’arianesimo in Occidente, in 
particolare in Italia dopo l’implosione della pars Occidentis dell’impero. 

 
2. L’arianesimo degli Ostrogoti d’Italia 

Gli Ostrogoti, come è noto, erano ariani, ma per cogliere esattamente 
la misura dell’adesione alla confessione ariana è necessario ripercorrere, 
almeno in compendio, il processo della loro evangelizzazione. L’iter di 
cristianizzazione fu preceduto da una acculturazione in senso romano 
dei Goti, popolazione germanica attestata almeno dal VII secolo a.C. in 
Strabone e poi negli scritti di Plinio il Vecchio, Tacito e Tolomeo. Essi, 
infatti, entrano per tempo sulla scena del mondo greco-romano e spe-
cialmente a partire dal III secolo d.C. quando, premendo sui confini 
orientali dell’impero e calando dalle loro regioni d’origine, situate nel 



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 171

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

basso corso della Vistola, si diressero e poi si stanziarono nelle zone più 
prossime al Ponto Eusino. In questa fase della loro storia, intorno al IV 
secolo, li troviamo già divisi in Ostrogoti e Visigoti localizzati rispetti-
vamente a nord-ovest del Mar Nero i primi e più a sud i secondi, sotto 
la regione basso danubiana3.  

I Visigoti, a causa delle pressioni degli Unni, furono spinti sempre 
più in prossimità del limes imperiale e poi, dopo conflittuali vicende, 
come la disfatta romana di Adrianopoli del 378, anche entro i confini 
delle province romane di Mesia inferiore e Pannonia, subendo come 
conseguenza una accelerazione nel processo di romanizzazione e di cri-
stianizzazione in senso ariano4. Gli Ostrogoti, al contrario, restarono 
sempre fuori i confini imperiali, ad eccezione di piccoli gruppi messisi 
al seguito dei Visigoti, e furono lungamente sottomessi agli Unni. In 
tempi diversi, gli uni e gli altri, Visigoti e Ostrogoti, questi ultimi dopo 
essersi liberati del giogo degli Unni, si insediarono stabilmente nell’Oc-
cidente romano e istituirono rispettivamente un regno romanobarba-
rico al sud della Gallia, con capitale Tolosa, ampliatosi poi a tutta la 
regione iberica, mentre gli altri culminarono il loro iter di insediamento 
in Italia dove, dopo la disfatta di Odoacre, costituirono il loro regno 
sotto la guida di Teoderico a Ravenna. 

Fin dal III secolo le incursioni dei Goti entro i confini dell’impero 
avevano facilitato la cattura di romani di fede cristiana che loro mal-

3 Sulle vicende storiche e la penetrazione culturale e linguistica della civiltà romana 
tra i Goti si veda: I Goti in Occidente. Spoleto 29 marzo-5 aprile 1955 (Atti delle Settimane 
di Studio 3), Spoleto 1956; BIERBAUER V., Zur ostgotischen Geschichte in Italien, in Studi 
Medievali 14 (1973) 1-36; ID., La società dell’Italia romano-gotica, in Atti del 7o congresso si 
studi sull’alto medioevo (Norcia-Subiaco-Cassino-Montecassino, 29 settembre-5 ottobre 
1980), Spoleto 1982, 49-116; BURNS TH. S., A History of the Ostrogoths, Bloomington (In-
diana) 1984; Magistra Barbaritas. I barbari in Italia. Premessa di G. Pugliese Carratelli, 
Milano 1984; WOLFRAM H., Storia dei Goti (a cura di M. CESA) Roma 1985; SCARDIGLI B., 
SCARDIGLI P. (a cura di), Germani in Italia, Roma 1994; LUISELLI, La formazione cit. 114-
116; ARNOLD J. J., BJORNLIE M. S., SESSA K. (a cura di), A Companion to Ostrogothic Italy, 
Leiden-Boston 2016.

4 Cfr. DE MICO, MARCHITELLI, ROTA, LUISELLI (a cura di), Fonti per la storia della cristia-
nizzazione dei Germani cit. 596-598.



Rocco Ronzani172

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

grado divennero i primi attori della diffusione della fede oltre i confini 
del mondo romano; è il caso degli avi di Vulfila, il vescovo ariano evan-
gelizzatore dei Goti e anima dell’imponente operazione culturale che 
fissò per iscritto la lingua gotica, elevata fin da subito a dignità letteraria 
attraverso la traduzione delle scritture sacre cristiane e di altri testi re-
ligiosi impiegati nella missione ai popoli germanici5. La confessione cri-
stiana maggioritaria dei due gruppi e di altre popolazioni germaniche 
fu dunque quella ariana, sovente nelle sue forme più radicali che furono 
a tal punto assorbite in funzione antiromana – l’impero era sentito come 
contrafforte politico all’ortodossia nicena – da entrare a far parte della 
coscienza nazionale del mondo germanico, della sua stessa identità, 
come nel caso dei Vandali insediatisi in Africa dove scatenarono le peg-
giori persecuzioni anticattoliche dell’età romanobarbarica6. Al con-
tempo, è ampiamente attestata anche una forma di arianesimo 
moderato che, in qualche modo, facilitò l’insediamento nel mondo ro-
mano, a maggioranza di confessione nicena, corroborando così gli esiti 
di una accorta politica di unificazione dei popoli attori degli eventi epo-
cali di passaggio dall’età tardoantica a quella altomedievale. 

In merito all’arianesimo moderato, tutta una serie di testimonianze 
ne restituiscono la diffusione tra gruppi di Visigoti attestati in area co-
stantinopolitana, quelli che non migrarono verso i Balcani e poi in oc-
cidente, e tra gli Ostrogoti più recentemente giunti in territorio 
imperiale. Per altro, non si deve dimenticare l’esistenza di gruppi gotici 
di fede nicena, rappresentati al concilio del 325 da Teofilo, vescovo della 
Gothia7. L’interpretazione della dottrina trinitaria degli ariani moderati 
e degli ortodossi in qualche modo – nella complessità della dottrina cri-

5 Cfr. Idem 599-600.
6 Cfr. DI VITA V., Storia della persecuzione vandalica in Africa (a cura di S. COSTANZA), 

Roma 1981; MARCHETTA A., Vandali, in Nuovo Dizionatio di Patrologia e Antichità Cristiane, 
vol. 3, Roma 2008, 5538-5542,

7 Cfr. GELZER H., HILGENFELD H., CUNTZ O. (a cura di), Patrum Nicaenorum nomina, 
Lipsiae 1898, ser. lat.: nr. 216, 219; ser. gr.: nr. 211; DE MICO, MARCHITELLI, ROTA, LUISELLI 
(a cura di), Fonti per la storia della cristianizzazione dei Germani cit. 536-538. 



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 173

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

stiana sulla vita intradivina dei primi tre secoli del cristianesimo – si 
avvicinava laddove entrambi riconoscevano una priorità al Padre, fonte 
di tutta la divinità, accompagnato da un Figlio subordinato, ma non 
creato ovvero speciale emanazione del Padre, strumento della crea-
zione, rivelatore e redentore8.  

L’attività di evangelizzazione dei Goti di area costantinopolitana, a 
suo tempo messa il rilievo da Bruno Luiselli, permise a Giovanni Criso-
stomo di attrarne molti alla fede nicena attraverso l’opera di ministri da 
lui ordinati a questo scopo, presumibilmente di origine germanica op-
pure che ne avevano appreso almeno l’idioma e ne conoscevano la cul-
tura. Il vescovo costantinopolitano aveva consacrato anche un vescovo, 
Unila, per l’evangelizzazione dei Goti e almeno una delle omelie di Cri-
sostomo fu pronunciata con l’ausilio di un presbitero di madrelingua 
che la tradusse per un uditorio di Goti, residenti nella capitale e di fede 
nicena, nella chiesa di San Tommaso di Costantinopoli (Hom. 8)9. 

Sempre a Costantinopoli è presumibile che risiedesse Doroteo, ve-
scovo dei Visigoti ariani rimasti in area costantinopolitana e in Tracia e 
non migrati a occidente, seguaci di una teologia trinitaria moderata che 
differiva di misura dal credo ariano radicale di Vulfila, testimoniatoci 
dal suo testamento che ci ha conservato Aussenzio di Durostorum10. 

È stato congetturato che l’arianesimo moderato sia da inquadrare 
nell’omeismo sancito dai sinodi di Rimini e Seleucia del 359 e poi di 
Costantinopoli del 360 («somiglianza al Padre del Figlio»), capace di 
riscuotere, per ragioni di convenienza, le adesioni degli ariani e degli 
altri non-niceni che vi potevano rispettivamente scorgere lo stru-

8 Vd. RONZANI R., Gesù Figlio di Dio. Elementi di cristologia patristica (secoli I-III), Roma 
2021.

9 Cfr. IOH. CHRYS., Hom. 8 (PG 63, 499-510; DE MICO, MARCHITELLI, ROTA, LUISELLI [a 
cura di], Fonti per la storia della cristianizzazione dei Germani cit. 570-573). Sulla presenza 
di comunità cristiane di Goti cattolici e ariani moderati ina rea costantinopolitana si 
veda anche Idem 568-573; 589-590; LUISELLI B., Dall’arianesimo dei Visigoti di Costantinopoli 
all’arianesimo degli Ostrogoti d’Italia, in Rendiconti dell’Accademia Nazionale dei Lincei. Classe 
di Scienze morali, storiche e filologiche, s. 9, 16/1 (2005) 5-30.

10 Vd. SIMONETTI, La crisi ariana cit. 424; 454; 321ss; Idem 559-560.



Rocco Ronzani174

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

mento per negare la consustanzialità o anche la semplice somiglianza 
nella sostanza o sostenere almeno la generazione ab aeterno del Figlio. 
La stretta osservanza nicena non poteva esserne soddisfatta così 
anche l’anomeismo più rigoroso rifiutò tale compromesso. Invece per 
la politica religiosa imperiale si poteva soprassedere alle sottigliezze 
teologiche, pur di garantire la pace religiosa premessa di quella so-
ciale e politica. Tuttavia, proprio negli ambienti omeusiani e omei 
prese consistenza il percorso di rilettura della fede nicena che ap-
prodò al neo-nicenismo cappadoce, consacrato dal Concilio di Co-
stantinopoli del 38111.  

Tornando agli Ostrogoti, una volta liberatisi dal giogo degli Unni 
pagani, finirono per sottoscrivere un patto di alleanza con  l’impero e 
furono stanziati in territorio imperiale nella provincia di Pannonia. A 
garanzia del foedus il figlio del re Theodemir, il piccolo Teoderico, allora 
fanciullo di otto anni, fu condotto a Costantinopoli dove restò per ben 
nove anni in ostaggio e dove fu educato al culto della romanità e all’arte 
del governo12. 

Non è improbabile che il tutore del giovane principe fosse l’onnipre-
sente magister militum Aspar, un alano-goto di confessione ariana che 
dominava la corte imperiale.  

L’arianesimo diffuso a Costantinopoli, al quale certamente anche 
Aspar aderiva, era certamente quello moderato, tanto che l’imperatore 

11 Vd. SIMONETTI, La crisi ariana cit. 313 ss.
12 Tra le numerose pubblicazioni su Teoderico si vedano: ENSSLIN W., Theoderich der 

Grosse, München 19592 (1947); Teoderico il Grande e i Goti d’Italia. Atti del XIII Congresso 
internazionale di studi sull’alto medioevo, Milano 2-6 novembre 1992, 1-2, Spoleto 1993; 
SAITTA B., La civilitas di Teoderico, Roma 1993; GARZYA A., Teoderico a Bisanzio, in A. CA-
RILE (a cura di), Teoderico e i Goti tra Oriente e Occidente, Ravenna 1995, 341-351; AMORY 
P., People and Identity in Ostrogothic Italy, 489-554, Cambridge 1997; LUISELLI B., Teoderico 
e e gli Ostrogoti tra romanizzazione e nazionalismo gotico, in Romanobarbarica 13, 1994/95, 
75-98; AZZARA C., L’ideologia della regalità ostrogota, in Le invasioni barbariche nel meridione 
dell’Impero: Visigoti, Vandali, Ostrogoti, Soveria Mannelli 2001, 243-253; ARNOLD J. J., Theo-
deric and Roman Imperial Restoratio, Cambridge 2014; PORENA P., L’insediamento degli  
Ostrogoti in Italia, Roma 2012; CRISTINI M., Teoderico e i regni romano-germanici (489-526). 
Rapporti politico-diplomatici e conflitti, Spoleto 2022.



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 175

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

calcedonese Leone I non ebbe timore di dare la mano di sua figlia a Pa-
trizio, figlio di Aspar, in seguito nominato Cesare e quindi presuntivo 
erede dell’impero13. 

È dunque al contatto con l’ambiente dell’arianesimo moderato di 
area costantinopolitana e con la profonda romanizzazione di Teoderico 
che dobbiamo ricondurre la moderazione dell’arianesimo ostrogoto che 
nella fase di insediamento in Italia del popolo germanico mostrò gene-
rale tolleranza verso l’elemento romano-cristiano e verso le istituzioni 
ecclesiastiche14.  

Limitandoci agli inizi dell’insediamento e al breve pontificato di 
Gelasio (492-496)15, si deve rilevare che nell’Italia ostrogota, dopo una 
breve fase di assestamento del nuovo sistema politico-amministrativo, 
i rapporti tra la sede romana e la corte di Ravenna furono buoni, im-
prontati, se non alla collaborazione, sicuramente a un profondo ri-
spetto. 

13 Vd. LUISELLI, Dall’arianesimo dei Visigoti cit. 23.
14 Vd. BERTOLINI O., Roma di fronte a Bisanzio e ai Longobardi, Bologna 1941, 35-94; 

SAITTA B., ‘Religionem imperare non possumus’. Motivi e momenti della politica di Teoderico 
il Grande, in Quaderni Catanesi 9 (1987) 363-417; ID. La ‘civilitas’ di Teoderico. Rigore am-
ministrativo, tolleranza religiosa e recupero dell’antico nell’Italia ostrogota, Roma 1993; SAR-
DELLA T., Società, Chiesa e Stato nell’età di Teoderico. Papa Simmaco e lo scisma laurenziano, 
Soveria Mannelli 1996; AZZARA C., Il papato e il rego dei Goti in Italia. Rapporti politico-di-
plomatici e costruzione della memoria storica, in Nuova Rivista Storica 94 (2010) 89-104; OZOG 
M., Inter duas potestates. The ReligiousPolicy of Theoderic the Great, Francoforte 2016.

15 Vd. ULLMANN W., Gelasius I (492-496), Stuttgart 1981; NAUTIN P., Gélase, in DHGE 
20, Paris 1984, coll. 283-294; RONZANI R., Il ‘De duabus naturis’ di Gelasio di Roma. Contesto 
storico e fonti teologiche, in Augustinianum 48/2 (2008) 481-519; ID., La lettera ‘Famuli ue-
strae pietatis’ di Gelasio di Roma all’imperatore Anastasio I (CPL 1667, Epist. 8), in Augusti-
nianum 51.2 (2011) 501-549; Gelasio di Roma, Lettera sulle due nature. Introduzione, testo 
critico, traduzione e commento (a cura di R. RONZANI) Bologna 2011, 11-19; RONZANI R., 
Nota sulla paternità della lettera di Gelasio di Roma a Lorenzo di Lycnidus (CPL 1610), in Au-
gustinianum 53.2 (2013) 531-545; ID., Gelasius I, pope, in Encyclopedia of Ancient Christia-
nity, ed. A. DI BERARDINO, InterVarsity Press-, Downers Grove, Illinois, 2014, 2, 104-107; 
ID., Potenzialità, interpretazione e tradizione testuale della documentazione epistolare dei vescovi 
romani. Il caso del ‘Generale decretum’ gelasiano, in Vetera Christianorum 51 (2014) 27-43;  
Church of Rome (a cura di N. BRONWEN, A. PAULINE) Brepols, Turnhout 2014 e rec. di R. 
RONZANI in Augustiniana 67 (2017) 356-



Rocco Ronzani176

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Questo stato di cose fu anche e soprattutto l’esito dello spirito di 
apertura verso l’elemento romano che, pur nella separazione tra Goti 
ariani e romani niceni, caratterizzò le idealità di buona parte del regno 
di Teoderico16.  

Ullmann ha potuto scrivere che se ci si volesse limitare all’analisi del 
solo epistolario gelasiano, eccettuate le lettere a Teoderico e ai suoi fun-
zionari, si potrebbe quasi concludere che in Italia gli Ostrogoti quasi 
non ci fossero17. 

Tra il 494 e il 496 i rapporti tra Gelasio e gli Ostrogoti riguardarono 
per lo più questioni di giurisdizione ecclesiastica18. Nella controversia 
tra il vescovo Sereno di Nola e due chierici, Felice e Pietro, appellatisi 
contro il loro presule alla corte ravennate19, il papa sollecita a favore del 
vescovo campano l’intervento di altri due presuli, Geronzio e Gio-
vanni20, che furono probabilmente i latori dell’appello di Gelasio al so-

16 Picotti sostiene che tra Gelasio e Teoderico vi sarebbe stata una sorta di collabo-
razione, precedentemente rifiutata dal pontefice all’erulo Odoacre: «Nos quoque Odoacri 
barbaro haeretico regnum Italiae tunc tenenti, quum aliqua non facienda praeciperet, Deo pre-
stante nullatenus paruisse manifestum est», Gelasio, Epist. 26 (Epistolae Romanorum Ponti-
ficum genuinae et quae ad eos scriptae sunt a S. Hilaro usque ad Pelagium II, ex schedis clar. 
Petri Coustantii aliisque editis, adibiti praestantissimis codicibus Italiae et Germaniae, I, 
[Braunsbergae 1867] Hildesheim-New York 1974, 409; ibid., nota 78). Vd. G. B. PICOTTI, 
Osservazioni su alcuni punti della politica religiosa di Teoderico, in I Goti in Occidente: pro-
blemi cit. 186-187.

17 Vd. ULLMANN, Gelasius I cit. 218.
18 Cfr. Epistulae Theodercianae variae, ed. T. MOMMSEN, Berolini 1894 (MGH, Auctores 

Antiquissimi 12, I, 3-393), 389-391.
19 «Felix et Petrus ecclesiae Nolanae clerici contumaciter et contra constitutum rebelles ad 

comitatum filii mei regis putaverunt esse properandum, dicentes sibi vim fuisse generatam, ta-
cito clericatus officio, et auctoritate promerita contra civilitatem redemptis sibi barbaris supras-
criptum episcopum suum gravibus iniuriis et dispendiis affecerunt. Proinde necessarium fuit, 
ut ad eundem dominum filium meum supradictus frater noster Serenus episcopus convolaret, 
ostensaque fraude secundum beatitudinem temporum suorum vir praecellentissimus filius meus 
Theodoricus rex ad nostrum contumaces clericos remisit examen»: GELASIO, Frag. 13, in  
Epistolae Romanorum Pontificum cit. 490; cfr. Epistulae Theodercianae variae cit., ed. T. 
MOMMSEN, 391.

20 «Frater et coepiscopus noster Serenus tantis est contumeliis appetitus, ut non sine nostra 
fuerit lacessitus iniuria, quia ad comitatum domini filii nostri regis pro immanitate facti venire 
compulsus est. Hunc ergo omnibus decet a nobis solatiis adiuvari, quia cunctis crescit, quidquid 



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 177

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

vrano affinché fosse rispettato il privilegio del foro ecclesiastico21. Altri 
frammenti indirizzati alla corte ravennate sono estratti di lettere di rac-
comandazione22. Non mancano, infine, lettere di cortesia e di richieste 
di aiuto a donne influenti della corte ostrogota: una all’inlustris femina 
Firmina su alcuni possedimenti della sede apostolica23 e a sostegno 
degli indigenti assistiti dalla Chiesa; un’altra a Ereleuva, madre di Teo-
derico, che si convertì alla fede cattolica e fu battezzata con il nome di 
‘Eusebia’24.  

Le donne e gli schiavi romani in mano alle popolazioni extralimita-
nee furono i principali attori della prima fase di testimonianza della 
fede e di evangelizzazione, prima delle missioni organizzate dalle isti-
tuzioni ecclesiastiche. 

Gelasio, che si serviva sovente di vescovi per essere rappresentato 
alla corte di Ravenna, controllava attentamente l’accesso a sovrano 
degli altri presuli italiani e, per ovvie ragioni, aveva avocato a sé il di-

in tali causa probatur impensum»: GELASIO, Frag. 11, in Epistolae Romanorum Pontificum cit. 
489; cfr. Epistulae Theodercianae variae cit., ed. T. MOMMSEN, 391. Giovanni nominato 
nell’inscriptio è verosimilmente l’omonimo vescovo di Ravenna (vd. C. PIETRI - L. PIETRI, 
Prosopographie chrétienne du bas-empire. Prosopographie de l’Italie chrétienne [310-604], 2/1, 
Roma 1999, 1061-1062); Geronzio Valvensis (vescovo di Corfinium) è citato più volte 
nell’epistolario gelasiano (cfr. LÖWENFELD S., Epistolae Pontificum Romanorum ineditae, 
Graz 19592, nn. 4-5, 9, 2-3, 5).

21 «Certum est, magnificentiam vestram leges Romanorum principum, quas in negotiis ho-
minum custodiendas esse praecipit, multo magis circa reverentiam beati Petri apostoli pro suae 
felicitatis augmento velle servari»: GELASIO, Frag. 12, in Epistolae Romanorum Pontificum cit. 
489; cfr. Epistulae Theodercianae variae cit., ed. T. MOMMSEN, 391. Si veda anche l’altra let-
tera scritta nella medesima circostanza: Gelasio, Epist. 46 (PLS 3, col. 759). Nell’inscriptio 
dell’edizione di Mommsen la lettera è diretta alla madre di Teoderico. Cfr. Epistulae 
Theodercianae variae cit., ed. T. MOMMSEN, 390.

22 Cfr. Epistulae Theodercianae variae cit., ed. T. MOMMSEN, 389; 390. Mommsen data 
le lettere rispettivamente alla fine del 494 e al 495.

23 Cfr. GELASIO, Frag. 35, in Epistolae Romanorum Pontificum cit. 501-502.
24 Cfr. Ibidem 502. Ereleuva, giunta in Italia, si convertì alla fede cattolica e si fece 

battezzare assumendo il nome di Eusebia: «mater Ereriliva dicta Gothica catholica quidem 
erat, quae in baptismo Eusebia dicta», Excerpta Valesiana 58, 16; cfr. DE MICO, MARCHITELLI, 
ROTA, LUISELLI (a cura di), Fonti per la storia della cristianizzazione dei Germani cit. 605-
606; cfr. LUISELLI B., Dall’arianesimo dei Visigoti cit. 21, n. 6; 22, nota 50; 24; 25, nota 59.



Rocco Ronzani178

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

ritto di accordare o rifiutare il permesso di ricorrere al nuovo signore 
delle sorti italiane25.  

Altre lettere testimoniano i rapporti intrattenuti da Gelasio con i fun-
zionari del regno ostrogoto: due sono indirizzate ai comites Teia e Osti-
lio, concernenti di nuovo il foro ecclesiastico; un biglietto al defensor 
Dulcius ci ragguaglia sulla missione di questi al magister militum e al 
iudex di Lucera perché sapessero che il pontefice aveva ordinato il 
nuovo presule della città nella persona del diacono Anastasio26. 

In conclusione, le fonti restituiscono un Teoderico che, per ragioni 
ispirate a una politica religiosa di moderazione, permettono all’Ano-
nimo Valesiano di definirlo devotissimus ac si catholicus in occasione di 
una visita a Roma, nella basilica di San Pietro al tempo di papa Sim-
maco27. La fonte, di parte cattolica per altro, rileva anche la distanza tra 
la politica del sovrano ravennate e quella di un acceso anticattolico come 
Eutarico, marito della figlia del re, Amalasunta, un ostrogoto, ma emi-
grato e formatosi tra i Visigoti e soprattutto al loro credo ariano radicale.  

Allorquando la politica teodericiana assumerà tratti anticattolici e 
antiromani, lo stesso Anonimo ripenserà malinconicamente al tempo 
in cui il sovrano era stato esempio di tolleranza e i vescovi dell’Urbe lo 
avevano salutato come dominus, filius meus ed excellentissimus rex28. Non 
estranei a tale indirizzo di tolleranza furono certamente i magistrati ro-
mani a servizio del sovrano di Ravenna, primi tra tutti Boezio e Cas-
siodoro, figure centrali dell’inculturazione in senso romano della corte 
ostrogota e delle sue rappresentazioni politico-ideologiche29. 

25 Cfr. GELASIO, Frag. 7, in Epistolae Romanorum Pontificum cit. 486.
26 Cfr. GELASIO, Epist. 23-24, in Epistolae Romanorum Pontificum cit. 389-391; ID., Epist. 

ad Mercurium [II] (PLS 3, col. 760).
27 Vd. SCHWARCZ A., Beato Petro devotissimus ac si catholicus. Überlegungen zur reli-

gionspolitik Theoderichs des Grossen, in Mitteilungen des Institus für Österreichische Ges-
chichtsforschung 112, 2004, 36-52.

28 Cfr. ANONIMO VALESIANO (pars post.), nn. 65 e 88, Excerpta Valesiana, in ed. J. MO-
REAU - V. VELKOV, Lipsiae 1968; vd. LUISELLI, Dall’arianesimo dei Visigoti cit. 26.

29 Vd. GIARDINA A., Cassiodoro politico, Roma 2006; ID., Cassiodoro, Teoderico e la por-
pora, in Roma e il papato nel Medioevo. Studi in onore di massimo Miglio, 1, a cura di A. DE 
VINCENTIIS, 43-62. 



Da Nicea all’arianesimo nell’Italia ostrogota 179

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

In merito ai rapporti tra regno ostrogoto di Teoderico, ufficialmente 
ariano e ariano moderato, e i cristiani di confessione nicena rappresen-
tati dalla sede romana e dalle istituzioni ecclesiastiche della penisola, 
così scrive Simonetti:  

 
Questo grande re [Teodorico] perfettamente consapevole delle dif-

ficoltà che facilmente gli poteva suscitare il contrasto religioso tra i suoi 
Ostrogoti ariani e i sudditi italici di fede cattolica, in questa materia man-
tenne la più scrupolosa neutralità, lasciando che le due nazionalità tran-
quillamente coltivassero la loro religione. Eppure, anche questa 
illuminata politica non valse ad impedire l’insorgere nel tempo di diffi-
coltà e complicazioni di ordine politico. Finché nell’impero d’Oriente 
prevalse la politica filomonofisita determinata dall’Henotikón dell’impe-
ratore Zenone, Teodorico ebbe vita facile perché favorì la politica del 
vescovo di Roma, avversa all’Henotikón. Ma allorché l’imperatore Giu-
stino abrogò l’Henotikón, subito l’aristocrazia romana cominciò a guar-
dare a Costantinopoli nella speranza della liberazione. Le difficoltà che 
travagliarono gli ultimi anni del regno di Teodorico in parte derivarono 
anche da questo motivo30. 
 
In un’altra più tardiva fase dei rapporti tra quelle che erano state e 

idealmente restavano le due partes imperii, è noto che le misure antia-
riane di Giustino I, nel quadro di un più ampio progetto di consolida-
mento del potere e del recupero dell’occidente latino all’autorità 
imperiale, insieme alla ratifica dell’ortodossia calcedonese che gettava 
le basi per un rinnovato avvicinamento religioso tra Roma e Costanti-
nopoli, irritarono il vecchio sovrano di Ravenna e spinsero Teoderico a 
reazioni violente contro i patrizi romani Albino, Boezio e Memmio Sim-
maco e contro le stesse istituzioni ecclesiastiche con le quali in qualche 
modo aveva cercato un modus vivendi, per essere re di tutti, dei suoi 
Goti ma anche, in qualche modo, dei romani. Come è noto, l’accusa di 

30 SIMONETTI M., L’incidenza dell’arianesimo nel rapporto fra Romani e Barbari, Aa. Vv., 
Passaggio dal mondo antico al Medioevo. Da Teodosio a San Gregorio Magno (Atti dei Con-
vegni Lincei, Roma, 25-28 maggio 1977), Roma 1980, 378-379.



Rocco Ronzani180

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

cospirazione antigota verso una parte cospicua dell’élite aristocratica 
romana accompagnò anche misure anticattoliche che sfociarono nel-
l’imprigionamento di papa Giovanni I31. Morto Teoderico, il giovane 
successore Atalarico e sua madre, la reggente Amalasunta, rinnovarono 
la politica religiosa di deferenza verso Costantinopoli, ma anche verso 
la sede romana, senza la quale sarebbe stato difficile poter governare 
la Penisola. Dopo il definitivo tramonto del regno romanobarbarico 
della penisola, gli ostrogoti sopravvissuti sarebbero stati assorbiti pie-
namente nella società e nella vita ecclesiale degli italoromani cattolici.

31 Vd. SARDELLA T., Giovanni I, in Enciclopedia dei papi, vol. 1, Roma 2000, 483-487.



Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352


