SEZ. SAN TOMMASO D’AQUINO
NAPOLI

CAMPANIA SACRA

Rivista di Storia Sociale e Religiosa del Mezzogiorno

56 (2/2025) - ISSN 0392-1352

Verbum Ferens



CGAMFANIA SACRA

1ale e Reli

Pubblicazione semestrale della Pontificia Facolta Teologica dell'Italia Meridionale
Sezione San Tommaso d"Aquino

Direzione
Francesca Galgano

Consilium amicorum
Francesco Paolo Casavola, Francesco Amarelli, Francesco Asti

Comitato scientifico

Isabella Aurora, Gisella Bassanelli Sommariva, Angelo Bianchi, Paola Biavaschi, Jean-Paul Boyer,
Elvira Chiosi, Gemma Colesanti, Maria D’ Arienzo, Roberto Delle Donne, Maurizio d’Orta, Zina
Essid, Francesco Fasolino, Federico Ferndndez de Bujan, Massimiliano Ferrario, Elisabetta Fiocchi
Malaspini, Vittoria Fiorelli, Massimo Carlo Giannini, Ilenia Gradante, Johannes Grohe, Gloria
Guida, Tuomas Heikkild, Giancarlo Lacerenza, Mario Lamagna, Antonio Loffredo, Lauretta Ma-
ganzani, Simona Negruzzo, Giuseppina M. Oliviero Niglio, Robert Ombres, Bruno Pellegrino,
Valentina Russo, Federico Santangelo, Simone Schiavone, Andrea Spiriti, Simona Tarozzi, Elena
Tassi, Isabella Valente, Rossana Valenti, Eugenio Zito

Comitato di redazione
Michele Curto, Roberto Della Rocca, Andrea Di Genua, Luigi Longobardo, Chiara Sanmori

Comitato editoriale
Pierluigi Romanello, Maria Sarah Papillo, Sara Lucrezi,
Ettore Simeone, Angelo Davide Cairo, Aldo Livorno

Redazione
Viale Colli Aminei, 2 - 80131 Napoli
redazione@campaniasacra.it

Editore
VERBUM FERENS Srl
Largo Donnaregina, 22 - 80138 Napoli

Abbonamenti
Italia € 50,00
Europa € 60,00
Altri paesi € 70,00
Sostenitore € 90,00

Conto corrente intestato a:
PFTIM - Sezione S. Tommaso IBAN: 1T44 D030 6909 6061 0000 0015 382

Autorizzazione del Tribunale di Napoli n. 3804 del 27-10-1988

Quando non su invito, i contributi pubblicati sono sottoposti
al processo di doppio referaggio cieco.



«UN BELLISSIMO SEGNO DI SPERANZA».
IL CONCILIO DI NICEA
NELLE PAROLE DEI PONTEFICI (1925-2025)

RicCARDO BURIGANA

Pontificia Facolta Teologica dell'Italia Meridionale
Sezione San Tommaso d”Aquino

ABSTRACT - L'articolo analizza le parole dei pontefici, da Pio XI fino a Francesco, sul
Concilio di Nicea, mettendo in evidenza il valore ecumenico di questi interventi, so-
prattutto dopo la celebrazione del Concilio Vaticano II, tanto da contribuire a una mag-
giore comprensione del valore dei Concili Ecumenici nella definizione di una teologia
per l'unita.

PAROLE CHIAVE - Ecumenismo - Concilio di Nicea - Papa - Concilio Vaticano II - Storia
della Chiesa.

ABSTRACT - The article analyzes the words of the popes, from Pius XI to Francis, on the
Council of Nicaea, outlining the ecumenical value of these interventions, especially
after the celebration of the Second Vatican Council, so much so as to contribute to a
greater understanding of the value of Ecumenical Councils in shaping a theology for
unity.

KEYWORDS - Ecumenism - Council of Nicaea - Pope - Second Vatican Council - Church

History.

«In tale contesto, Lei ha giustamente ricordato un bellissimo segno
di speranza, che ha un posto speciale nella storia della riconciliazione
tra cattolici e luterani. Infatti, gia prima della fine del Concilio Vaticano
I1, i cristiani cattolici e luterani degli Stati Uniti d’ America, a Baltimora
hanno reso insieme questa testimonianza: ‘Il credo secondo cui il nostro
Signore Gesu Cristo e il Figlio, Dio da Dio, continua ad assicurarci che
siamo veramente redenti; perché solo colui che ¢ Dio puo redimerci’
(The Status of the Nicene Creed as Dogma of the Church, 7 luglio 1965)»:
cosi papa Francesco si rivolgeva al vescovo luterano Henrik Stubkjee il
20 giugno 2024 nel corso dell'udienza a una delegazione della



182 Riccardo Burigana

Federazione Luterana Mondiale, ricordando quanto era stato
importante il Concilio di Nicea per il cammino ecumenico e quanto lo
era ancora oggi di fronte alle nuove sfide che i cristiani erano chiamati
a affrontare insieme'.

Queste parole di papa Francesco aiutano a comprendere la
dimensione ecumenica che ha assunto il 1700° anniversario del Concilio
di Nicea, tanto da porre anche la questione di come la Chiesa cattolica
poteva aver promosso una riscoperta del primo Concilio Ecumenico e
della sua prima recezione per indicare attualita e fecondita di quanto
discusso a Nicea. Tali parole, che sono in profonda sintonia non solo
con quelle del patriarca Bartolomeo ma anche con quelle di tanti
cristiani di Chiese e organismi ecumenici, assumono una valenza del
tutto particolare se lette insieme a quelle dei pontefici sul Concilio di
Nicea nell’'ultimo secolo a partire dalla celebrazione del 1600°
anniversario.

Con questo contributo si € pensato di ripercorrere, secondo una
struttura cronologica, in modo necessariamente sintetico, le parole dei
pontefici per indicare dei temi che emergono da questi interventi, per
identificare continuita e discontinuita non solo nella valutazione del
Concilio di Nicea, quanto piuttosto nel valore di Nicea per il cammino
ecumenico e quindi per il rinnovamento della Chiesa.

1. Celebrare Nicea. Pio XI, il Concilio di Nicea e 1'unita della Chiesa

Durante il pontificato di Pio XI (1857-1939) venne celebrato il 1600°
anniversario del Concilio di Nicea: a questa celebrazione Pio XI attribui
un valore particolare anche perché il nascente movimento ecumenico
aveva assunto nuovi contenuti e nuove dimensioni dopo la Prima
Guerra Mondiale. Infatti si erano venute moltiplicando le iniziative
ecumeniche da parte di coloro che sostenevano la necessita di superare
la lunga stagione dei silenzi e delle condanne in una prospettiva che,

1 FRANCESCO, Udienza, 20 giugno 2024; qui come di seguito i testi dei pontefici sono
tratti dal portale della Santa Sede. L’incontro al quale fa riferimento il papa si svolse a
Baltimora, nei giorni 6-7 luglio 1965.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 183

per altro ancora indefinita, indicava la possibilita di un’unita nella
diversita nel rispetto delle diverse confessioni cristiane, con un concreto
impegno cristiano, in senso lato, nella societa contro ogni forma di
violenza. Si trattava di un passaggio particolarmente significativo nel
movimento ecumenico contemporaneo che aveva mosso i suoi primi
passi a partire dalla seconda meta del XIX secolo, quando, in ambienti
circoscritti, si era iniziato a promuovere delle iniziative che volevano
andare al di la dei confini confessionali in nome del sostegno
dell’azione missionaria; queste iniziative erano sostenute e
accompagnate anche dal desiderio di una migliore conoscenza delle
fonti delle divisioni, soprattutto di quelle che si risalivano al XVI secolo,
e di una riscoperta della centralita delle Sacre Scritture nella vita dei
cristiani, grazie all’opera di traduzione della Bibbia in lingua materna,
portata avanti dalla Societa Biblica, fin dalla sua fondazione nel 1804.

Di fronte a questa nuova stagione, alla quale avevano preso parte
anche esponenti del mondo cattolico, avanzando una serie di proposte,
che sarebbero poi diventate centrali solo nel Concilio Vaticano II, il
magistero della Chiesa di Roma aveva riaffermato la posizione
secondo la quale la Chiesa di Roma era l'unica e vera Chiesa, aperta a
accogliere tutti coloro che, pur invocando Cristo, si trovavano fuori di
essa; la ricerca dell’unita era quindi «il ritorno di scismatici e eretici»
alla Chiesa di Roma dal momento che l'unita era garantita dal
magistero del papa. Nel 1927, con la pubblicazione dell’enciclica
Mortalium animos, Pio XI avrebbe presentato questa posizione in modo
chiaro e inequivocabile, raccogliendo e attualizzando quanto la Chiesa
cattolica aveva sostenuto, soprattutto nel XX secolo, quando non erano
mancate critiche ai passi compiuti dal movimento ecumenico
contemporaneo?.

2 Sull’enciclica Mortalium animos, BARBOLLA M., La genesi della Mortalium animos
attraverso lo spoglio degli Archivi Vaticani, in Rivista di Storia della Chiesa in Italia 66 (2012)
495-538; Ickx J., L'enciclica "Mortalium animos’ (1928): sfide storiografiche in base al nuovo
materiale archivistico della Santa Sede, in La Sollecitudine Ecclesiale di Pio XI. Alla luce delle
nuove fonti archivistiche (a cura di C. SEMERARO), Citta del Vaticano 2010, 313-331 e BERTOLA
T., L'enciclica “Mortalium animos’ di Pio XI, in Les Trois Anneaux 13 (2007) 67-109.



184 Riccardo Burigana

La celebrazione del 1600° del Concilio di Nicea va collocata in questo
orizzonte, tanto piti che essa coincideva con I’Anno Santo; infatti, il 30
marzo 1925, rivolgendosi ai cardinali, Pio XI aveva raccomandato che
la memoria di questo Concilio diventasse un momento privilegiato per
ricordare a tutti che 1'unita della Chiesa, stabilita a Nicea contro tutti
coloro che volevano metterla in discussione, si realizzava solo nella
Sede Apostolica di Roma, che «Concilii Nicaenae decretis sanctiore
auctoritate auctoritatis suae robore suffragata est»>.

Il 4 aprile dello stesso anno, in una lettera indirizzata al card.
Giovanni Tacci Porcelli (1863-1928), segretario della Congregazione per
la Chiesa Orientale, Pio XI indicava contenuti e forme della celebrazione
del 1600° anniversario del Concilio di Nicea, che «ex Oecumenicis prima,
in hac Alma Urbe et sub oculis Nostris sollemniter recoleretur». Il Concilio
aveva condannato Ario e quindi non si doveva mai dimenticare che
«anathema in Arianes sanctae Ecclesiae Catholicae et Apostolicae nomine
latum a Patribus esse, et Apostolicam Sedem doctrinae Nicaenae capita
tamquam sua et a se probata habuisse ac défendisse». Il Concilio non si era
pero limitato alla definizione cristologica ma aveva anche stabilito i
criteri per la definizione del giorno nel quale celebrare la Pasqua, per
l'elezione dei vescovi, per la penitenza, per i catecumeni e per 'usura:
per Pio XI queste decisioni erano state prese «ad fovendam Ecclesiae
unitatem et disciplinam cleri populique stabiliendam quam plurimum».
Proprio per l'importanza di quanto stabilito a Nicea questo
anniversario doveva essere celebrato «sane» in modo da favorire la
conoscenza delle decisioni prese grazie a «scripta late divulganda
orationesque publice habendas», tanto pitt pensando alle divisioni che
allora, come ora, insidiavano la Chiesa; per Pio XI era fondamentale «ut
Orientales populi, quos a Romana Ecclesia miserrimum adhuc discidium
transversos agit, communionem Nobiscum fidei, praeiudicatis opinionibus
depositis, desiderent atque haud nequiquam desiderent»*.

% 11 testo di Pio XI venne pubblicato da L'Osservatore Romano.
* Pio X1, Lettera a Giovanni Tacci Porcelli, in Acta Apostolicae Sedis 17 (1925) 187-188.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 185

Sarebbe interessante ricostruire quanto queste disposizioni,
rilanciate in una lettera di papa Ratti al card. Basilio Pompilj (1858-
1931), il 19 settembre 1925, vennero effettivamente seguite nella Chiesa
cattolica a livello locale: va ricordato non perché possa costituire un
esempio, ma solo come una testimonianza di questa recezione in Italia
che mons. Giovanni Mele (1885-1979), vescovo della ‘giovane’ Eparchia
di Lungro, ne fece uno degli elementi centrali della celebrazione
dell’ Anno Santo®.

Alla fine del 1925, nella lettera enciclica Quas primas sulla regalita di
Cristo, pubblicata 1'11 dicembre’, Pio XI ribadiva, ancora una volta, che
il Concilio di Nicea aveva indicato la strada per I'unita, come le stesse
celebrazioni dell’anno avevano mostrato, sottolineando il fatto che
questa si poteva realizzare solo nel riconoscimento della «pietra
angolare su cui poggia tutto cio che trascende la natura, nonché alla
sorgente stessa e alla causa prima di tutte le grazie e di tutti i meriti di
ogni riconciliazione e santita, di ogni apostolato e della sua mirabile
fecondita; dall’apostolato di Pietro e di coloro che per primi ricevettero
da lui 'incarico, ai missionari che Noi stessi, ultimo successore sul
soglio di Pietro, abbiamo inviato accompagnandoli con le Nostre
ardenti preghiere affinché, attraverso il Vangelo, fosse recata la salvezza
alle piti lontane genti».

5 Pio X1, Lettera a Basilio Pompilj, in Acta Apostolicae Sedis 17 (1925) 505-506.

¢ L’Eparchia di Lungro era stata istituita solo sei anni prima da Benedetto XV, il 13
febbraio 1919; sulla storia dell’Eparchia, BELLUSCI A., BURIGANA R., Storia dell’Eparchia
di Lungro, 2 volumi, Firenze 2019-2020. Sempre per il contesto italiano, accanto a questa
lettera di mons. Mele si possono citare quelle di mons. Fortunato Maria Farina,
arcivescovo di Foggia (18 maggio), di mons. Lorenzo Del Ponte, vescovo di Acqui (19
maggio) e di mons. Simon Pietro Grassi, vescovo di Tortona (19 maggio 1925).

7 Su questa enciclica, SICARD G., Le “Christ roi” dans la pensée théologico-politique de Pie
XI, in Bulletin de Littérature Ecclésiastique 102 (2001) 149-166 ; DESOUCHE M.-TH., Genese
de 'encyclique Quas Primas de Pie XI sur le Christ Roi, in Pie XI et la France Pie XI et la
France: l'apport des archives du pontificat de Pie XI a la connaissance des rapports entre la
Saint-Siege et la France, Roma 2011, 285-313. Per una valutazione complessiva
dell’enciclica e della teologia a essa sottesa, Cristo Rey: teologia, filosofia y politica ante el
centenario de la enciclica Quas Primas, (a cura di M. AYuso TORRES), Madrid 2024 e
MENozz1 D., Da Cristo Re alla citta degli uomini, Brescia 2020.



186 Riccardo Burigana

Con queste parole Pio XI voleva riaffermare la posizione della
Chiesa cattolica riguardo all’unita di fronte agli incontri promossi, a
vario livello, proprio a partire dalla celebrazione del 1600° anniversario
del Concilio di Nicea, per rafforzare il dialogo ecumenico e/o per aprire
nuove opportunita di dialogo®.

2. Tornare a Nicea. Giovanni XXIII, Paolo VI e il Concilio di Nicea

negli anni del Vaticano II

Negli anni del Concilio Vaticano II e della sua prima recezione il
Concilio di Nicea venne spesso evocato come una fonte preziosa per il
rinnovamento della Chiesa e per la sua dimensione missionaria,
ponendo, talvolta, 'accento anche sul suo significato per il dialogo
ecumenico.

L’annuncio della convocazione di un concilio da parte di Giovanni
XXIII, il 25 gennaio 1959, porto, tra I'altro, a un rinnovato interesse sulla
storia e il significato dei Concili ecumenici per la vita della Chiesa’;
durante la lunga preparazione del Concilio Vaticano II, pit1 volte, in
ambienti e con accenti diversi, venne evocato il Concilio di Nicea, come

8 Nel corso del 1925 non mancarono, soprattutto per opera della Chiesa di
Inghilterra e del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, delle iniziative per una
lettura condivisa del Concilio di Nicea; queste iniziative vanno collocate nelle vicende
per il superamento delle divisioni tra cristiani che si alimentavano anche da una
comune lettura dei Concili ecumenici, FERRACCI L., Sulle origini della riappropriazione
ecumenica della fede di Nicea (XIX secolo), in Concilium 61/1 (2025) 112-122 e FERRACCI L.,
11 Simbolo di fede niceno-costantinopolitano nella storia del movimento ecumenico. Teologia,
documenti e dialoghi (1886-2025), in Il Concilio e il Credo 325-2025. Storia e trasmissione dei
simboli di Nicea e di Costantinopoli (a cura di C. Bianchi, A. Melloni, M. Proietti), Bologna
2025, 375-394.

9 Cfr. JEDIN H., Breve storia dei concili, Brescia 1962. Nell’ambito di nuova conoscenza
della tradizione conciliare va ricordata anche la pubblicazione dell’edizione critica dei
documenti dei concili, considerati ecumenici dalla Chiesa di Roma, Conciliorum
Oecumenicorum Decreta (a cura Centro di Documentazione), Friburgo in Br. 1962; questa
edizione venne consegnata personalmente a Giovanni XXIII alla vigilia dell’apertura
del Concilio Vaticano II. Alcune considerazioni sugli studi sul Concilio di Nicea in un
arco di tempo che comprende anche gli anni del Vaticano II, DAINESE D., La storiografia
sul Credo di Nicea e Costantinopoli. Anniversari e svolte tra Otto e Novecento: testi e radici di
lungo periodo, in Il Concilio e il Credo, 327-345.



I1 Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 187

un evento al quale far riferimento per comprenderne I'importanza nella
prospettiva di riaffermare la dottrina con la quale promuovere I"unita.

Di questo modo di riferirsi al Concilio di Nicea si puo trovare traccia
anche in due interventi di papa Roncalli. Nell'enciclica Aeterna Sapientia,
pubblicata 1'11 novembre 1961, nel 1500° anniversario della morte di
Leone Magno, Giovanni XXIII ricordava i «privilegi di altre Chiese piut
antiche e pit illustri, riconosciuti anche dai padri del Concilio di Nicea»,
nel momento in cui si affrontava la questione del riconoscimento degli
atti del Concilio di Calcedonia (451) da parte di papa Leone, un segno
del suo amore «per I'unita e per la pace della Chiesa». Per papa Roncalli
il cosiddetto «indugio» di Leone «non va ascritto né a negligenza né ad
una qualche ragione di carattere dottrinale, ma - come poi dichiaro egli
stesso - con cio egli intese opporsi al canone 28, nel quale i padri
conciliari, nonostante la protesta dei legati pontifici e nell’evidente
desiderio di procurarsi la benevolenza dell'imperatore di Bisanzio,
avevano riconosciuto alla sede di Costantinopoli il primato su tutte
le chiese d’oriente»'®. Per Giovanni XXIII era evidente che la
preoccupazione di papa Leone risiedeva nel fatto che fosse stato leso il
prestigio della Sede Apostolica in nome di considerazioni che
sembravano essere puramente politiche; l'agire di papa Leone aveva
manifestato una viva preoccupazione riguardo all’unita dei cristiani,
un tema che stava particolarmente a cuore a papa Roncalli, tanto da
averlo indicato tra i punti da trattare nel futuro concilio; infatti «la
dolorosa storia dello scisma, che separo in seguito dalla sede apostolica
tante illustri chiese dell’oriente cristiano, sta a dimostrare chiaramente
[...] la fondatezza dei timori di san Leone a riguardo di future divisioni
in seno alla cristianita».

Sul Concilio di Nicea Giovanni XXIII torno I8 aprile 1962, nella
lettera Quanti siete, rivolta ai fedeli di Roma, quando ormai la data di
apertura del Concilio era stata annunciata, il 2 febbraio, nonostante le
perplessita che circondavano ancora lo stato di preparazione dei testi

10 Grovannt XXIII, Aeterna Sapientia, 11 novembre 1961.



188 Riccardo Burigana

da inviare ai padri conciliari. Per Roncalli «la storia dei Concilii
Ecumenici, come dire Concilii universali di tutta la cristianita, celebrati
in venti secoli in Oriente e in Occidente, da Nicea nel 325, sino al
Vaticano I del 1869-70», mostrava che mai c¢’era stato un interesse tanto
vasto come quello che circondava l'imminente Concilio «al suo
semplice presentarsi all’attenzione di tutte le genti»'".

Con la celebrazione del Concilio Vaticano II e soprattutto con la sua
recezione prosegui e si approfondi la riflessione sul Concilio di Nicea
quale fonte preziosa per la definizione dell’azione della Chiesa; Paolo
VI pose I'attenzione su tre aspetti: il rapporto con il Vaticano 11, il rilievo
per il dialogo ecumenico e la centralita della professione di fede.

I1 23 novembre 1967, in un’udienza generale, Paolo VI si soffermo
sulla profonda unita della tradizione conciliare, al di la delle letture che
se ne potevano dare e per questo si dovevano rigettare le critiche che
imputavano al Vaticano II di non avere affrontato «espressamente
dogmi relativi a Gesu Cristo, come i celebri Concilii dei primi secoli,
Nicea, Efeso, Calcedonia»'?. Il 24 settembre 1970, rivolgendosi agli ex
alunni del Pontificio Seminario Lombardo di Roma, Paolo VI indicava
il Concilio di Nicea come un modello per la recezione dei documenti
del Vaticano II «evitando il pericolo di troppo personali ed affrettate
interpretazioni»: al Concilio di Nicea si era richiamato anche
Sant’Ambrogio «dinanzi alle riemergenti concezioni eterodosse»,
ricordando «la sua fede ed il suo attaccamento al Concilio di Nicea, ‘a
quo me nec mors - scriveva - nec gladius poterit separare’»".

Per Paolo VI il Concilio di Nicea costituiva una fonte privilegiata nel
cammino ecumenico, perché le decisioni prese a Nicea facevano parte di
un patrimonio comune dal quale partire per mettere alle spalle il tempo
delle divisioni, come si puo leggere nella Dichiarazione comune, sottoscritta
da Paolo VI e dall’arcivescovo anglicano di Canterbury Frederick Donald

1 GlrovaNNI XXIII, Quanti siete, 8 aprile 1962.

12 PaoLo VI, Udienza, 23 novembre 1967.

13 PaoLo VI, Discorso agli ex-alunni del Pontificio Seminario Lombardo di Roma, 24
settembre 1970.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 189

Coggan (1909-2000), il 29 aprile 1977; nella Dichiarazione si leggeva che
«quando la Chiesa cattolica romana e le Chiese che formano la
Comunione anglicana hanno cercato di crescere nella mutua intesa e
nell’amore cristiano, esse sono giunte a riconoscere, valutare e rendere
grazie per una comune fede in Dio nostro Padre, nel nostro Signore Gesu
Cristo e nello Spirito Santo; per il nostro comune battesimo in Cristo; per
la nostra partecipazione alle Sacre Scritture, ai Simboli apostolico e
niceno, alla definizione calcedonense e all'insegnamento dei Padri; per
la nostra comune e plurisecolare eredita cristiana con le sue viventi
tradizioni di liturgia, teologia, spiritualita e missione»'*.

I Concilio di Nicea venne evocato da Paolo VI anche nel dialogo tra
la Chiesa di Roma e la Chiesa copta ortodossa, un dialogo aperto
solennemente da Shenouda III (1923-2012) e dal pontefice a Roma nel
maggio 1973, con la sottoscrizione, anche in questo caso, di una
Dichiarazione comune; ’avvio di questo dialogo suscito grandi speranze
che, al di la di qualche tentativo, rimasero congelate fino al maggio
2013, quando l'incontro tra papa Francesco e Tawadros II apri una
nuova stagione che porto, tra I’altro, alla creazione di una giornata di
amicizia cattolico-copta’.

1 PaoLO VI, FREDERICK DONALD COGGAN, Dichiarazione Comune, 29 aprile 1977;
questa Dichiarazione seguiva di dieci anni quella firmata sempre da papa Montini e
dall’allora arcivescovo di Canterbury Michael Ramsay (1904-1988), con la quale si era
aperta ufficialmente il dialogo cattolico-anglicano con la creazione della Commissione
Internazionale Anglicana-Romana Cattolica; sul presente del dialogo cattolico-
anglicano, che vive una stagione particolarmente complessa, PECKLERS K. F., Anglicani
e cattolici in cammino verso il futuro: lezioni da Malines, in La Civilta Cattolica 175/2 (2024)
166-179 e BROWNE M., Continuando a camminare insieme. Le relazioni della Chiesa cattolica
con anglicani e metodisti, in L'Osservatore Romano del 21 gennaio 2025, 4.

15 Sul dialogo tra la Chiesa cattolica e la Chiesa copta ortodossa, The Catholic Church
and the Coptic Orthodox Church. 50th Anniversary of the Meeting between Pope Paul VI and
Pope Shenouda I1I (1973-2023), Citta del Vaticano 2023; alcune considerazioni sulla svolta
durante il pontificato di papa Francesco, N'GuessaN M.H., Dialogue entre I’Eglise copte
orthodoxe et I’Eglise catholique, in Proche-Orient Chrétien 69 (2019) 84-98. Sulla presenza
del Concilio di Nicea nella tradizione copta, Bianchr C., I simboli di Nicea e di
Costantinopoli nella tradizione copta. La trasmissione dei testi in area egiziana, in I Concilio e
il Credo, Bologna 2025, 115-134.



190 Riccardo Burigana

Nell’omelia del 6 maggio 1973, durante la visita della delegazione
della Chiesa copta ortodossa a Roma, Paolo VI ricordo che il Concilio
di Nicea aveva definito che «Gesu Cristo e figlio di Dio, della stessa
sostanza del Padre, Dio vero da Dio vero, costituisce il punto di
riferimento costante della sua dottrina. Solo se si accetta questo
insegnamento si puo parlare di redenzione, di salvezza, di
ristabilimento della comunione tra uomo e Dio»'. Si tratta di un
passaggio particolarmente significativo perché rinvia a un Concilio
riconosciuto dalla stessa Chiesa copta ortodossa e per questo indicato
come centrale e irrinunciabile nella vita della Chiesa. Per il papa si
poteva addirittura proporre un parallelo tra I'apostolo Pietro e
Atanasio, vescovo di Alessandria, dal momento che entrambi avevano
dato una risposta alla domanda «Chi & Cristo?»: come Pietro Atanasio
«rispose, vincendo i dubbi e le ambigue opinioni del tempo (siamo al
IV secolo, agli inizi della vita pubblica della Chiesa) al primo Concilio
ecumenico, quello di Nicea, nel 325: Gesu Cristo ¢ il Verbo di Dio, il
Figlio di Dio fattosi uomo, della stessa sostanza del Padre, Dio Lui
stesso, con lo Spirito Santo, nell’unita ineffabile dell’Essere Divino,
vivente nella Trinita misteriosa delle tre Persone Divine. Siamo al cuore
della somma Realta, della suprema Verita della prima conquista della
nostra Fede».

In questa prospettiva, cioe il richiamo al Concilio di Nicea come
parte di un patrimonio di fede che gia univa le Chiese, era
fondamentale per la Chiesa di Roma il rapporto con il Patriarcato
Ecumenico con il quale papa Montini aveva aperto un canale
privilegiato di dialogo, dopo il suo incontro con il patriarca
Athenagoras a Gerusalemme, nel gennaio 1964, mentre il Concilio era
ancora aperto e il decreto Unitatis redintegratio in fase di elaborazione.
All'indomani del suo viaggio a Istanbul, Efeso e Smirne (25-26 luglio
1967) Paolo VI sottolineod I'importanza dei primi quattro concili (Nicea,
Costantinopoli, Efeso e Calcedonia), non solo perché essi «furono e

16 PAoLO VI, Omelia, 6 maggio 1973.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 191

rimangono degni di particolare riverenza. Furono essi che diedero alla
Chiesa, dopo i primi secoli di vita perseguitata e quasi clandestina, la
coscienza della sua compagine costituzionale e unitaria»'.

Sull'importanza del Concilio di Nicea, in particolare del Credo che
venne formulato in quella occasione, per la missione della Chiesa, Paolo
VI si espresse il 30 settembre 1964: nel Liber Pontificalis si narrava che
papa Leone III aveva fatto «apporre due grandi scudi d’argento, uno
sulla porta destra, I'altro sulla porta sinistra della confessione di San
Pietro; sui quali scudi era scolpito, in latino da una parte, in greco
dall’altra, il simbolo della nostra fede, nel testo che chiamiamo di Nicea,
quello cioe delle nostre Messe cantate (che aveva preso il posto del
simbolo battesimale, che chiamiamo simbolo degli Apostoli), cosi che
chiunque si avvicinava alla tomba di San Pietro era sollecitato a recitare,
con lui e a suo onore, 'atto di fede». Si trattava di ricordare come
proprio il Simbolo fosse cosi radicato nella tradizione apostolica da
costituire un elemento fondamentale per la vita della Chiesa e per la
sua missione'®.

Alla conclusione dell’Anno della fede per il 1900° anniversario del
martirio degli apostoli Pietro e Paolo, il 30 giugno 1968, Paolo VI
proponeva un ‘aggiornamento’ del Concilio di Nicea; per il papa
quell’Anno era stato pensato «per attestare il nostro incrollabile

7 PaoLo VI, Udienza, 2 agosto 1967; anche successivamente il papa torno
sull'importanza dei primi quattro concili: PAOLO VI, Udienza, 10 febbraio 1971 e PAOLO
V1, Udienza, 9 dicembre 1971.

8 PaorLo VI, Udienza, 30 settembre 1964. In quest'udienza appare interessante il
richiamo al ruolo di Pietro per I'unita della Chiesa; con questo richiamo Paolo VI non
voleva riproporre la posizione di Pio XI, ma indicare chiaramente che nella
riformulazione della partecipazione della Chiesa cattolica al movimento ecumenico si
dovevano presentare la dottrina della Chiesa di Roma nella sua interezza, senza cedere
alla tentazione di tacere quegli aspetti, come la natura e I'esercizio del magistero
petrino, sui quali era nota la diversita delle letture offerte dalle singole confessioni
cristiane. Sul tema del magistero petrino sarebbe poi ritornato Giovanni Paolo II
nell’enciclica Ut unum sint, suscitando un ampio dibattito ecumenico, tuttora vivo;
sull’attualita di questo dibattito, DICASTERO PER LA PROMOZIONE DELL UNITA DEI CRISTIANI,
Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalita nei dialoghi ecumenici e nelle risposte all’Enciclica Ut
unum sint. Documento di Studio, Citta del Vaticano 2024.



192 Riccardo Burigana

proposito di fedelta al Deposito della fede (cfr. 1Tim 6,20) che essi ci
hanno trasmesso, e per rafforzare il nostro desiderio di farne sostanza
di vita nella situazione storica, in cui si trova la Chiesa pellegrina nel
mondo» e per questo appariva necessario «pronunciare un Credo, che,
senza essere una definizione dogmatica propriamente detta, e pur con
qualche sviluppo, richiesto dalle condizioni spirituali del nostro tempo,
riprende sostanzialmente il Credo di Nicea, il Credo dell’'immortale
Tradizione della santa Chiesa di Dio»".

3. Conoscere Nicea. Le parole di Giovanni Paolo II e Benedetto XVI
Il pontificato di Giovanni Paolo II e stato profondamente segnato
dalla recezione ecumenica del Concilio Vaticano II; da una parte il
pontefice ha proseguito nella linea tracciata da Paolo VI, tanto che
alcuni suoi gesti, come la nascita della Commissione teologica per il
dialogo tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa, si radicano
nell’esperienza ecumenica di papa Montini®, mentre dall’altra va
ricordato che proprio grazie a Giovanni Paolo II si sono aperte nuove
prospettive nella riflessione teologica e nella testimonianza condivisa,
soprattutto durante la lunga preparazione del Grande Giubileo del
2000, che per il papa doveva assumere una dimensione ecumenica.
Nell’azione per la costruzione dell'unita visibile dei cristiani, nella

19 Paoro VI, Omelia, 30 giugno 1968. Pochi giorni dopo Paolo VI propose una lettura
del Credo nella tradizione conciliare, dal Concilio di Nicea fino al Concilio di Lione
(1274) e al Concilio di Firenze (1439), cioé i due concili medievali nei quali venne
affrontato il tema dell’unita dei cristiani, PAoLO VI, Udienza, 3 luglio 1968.

2 Sulla genesi della Commissione internazionale cattolico-ortodossa, MAHIEU P.,
Se préparer au don de I'unité: la commission internationale catholique-orthodoxe, 1975-2000,
Paris 2016; nella letteratura sui rapporti tra Roma, Costantinopoli e il mondo ortodosso
rinvio a tre recenti titoli, in italiano, CASTELLO G. , Ireneo di Lione Doctor unitatis. Re-
lazioni cattolico-ortodosse 0ggi, in Et unum genus humanum, in quo perficiuntur mysteria Dei.
Studi su Ireneo di Lione Doctor Unitatis (a cura di R. DELLA ROCCA), Napoli 2023, 261-
272, GABRIELLI A., Il dialogo cattolico-ortodosso sul rapporto tra fede, sacramenti e unita
della Chiesa. Il Documento di Bari, Assisi (Pg) 2022 e CALEFFIS,, I rapporti tra il papa e il
Patriarca di Costantinopoli (1964-1995) visti dalla «Civilta Cattolica». L'ecumenismo come ri-
sposta alla scristianizzazione, Orvieto (Pg) 2020.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 193

quale costante era il riferimento alla lettera e allo spirito del Concilio
Vaticano II per un coinvolgimento pieno e quotidiano di tutti i fedeli,
il richiamo al Concilio di Nicea appare particolarmente significativo:
esemplare ¢ la lettera del papa al patriarca ecumenico Dimitrios I (1914-
1991) del 7 giugno 1981, dove il Concilio di Nicea é identificato con il
momento nel quale si & prodotta la prima definizione del Simbolo per
combattere l'eresia e annunciare il Vangelo?. Con questa lettera si
voleva far memoria del 1600° anniversario del Primo Concilio di
Costantinopoli «il secondo grande e santo Concilio ecumenico comune
a tutte le Chiese di Cristo, che invita insistentemente i cuori dei credenti
a meditare sull’attualita di questo mistero meraviglioso: la rivelazione
del Dio vivente, della Trinitda Santa e indivisibile, nella storia
dell'uomo». Per il papa nel Concilio di Nicea e nel Primo Concilio di
Costantinopoli «dopo la definizione della fede autentica nella divinita
del Figlio, consostanziale al Padre, cominciarono a propagarsi le eresie
che mettono in dubbio la divinita dello Spirito Santo. Dei grandi
Dottori, come sant’Atanasio d”Alessandria, sant’ Ambrogio di Milano,
i Padri di Cappadocia, Epifanio di Salamina nel Simbolo battesimale
della Chiesa di Cipro e il nostro grande predecessore papa Damaso,
formularono a poco a poco espressioni pitt precise della fede comune
delle Chiese». Il Credo era espressione della comunione delle Chiese in
Cristo e da questo si doveva partire per rafforzare il cammino
ecumenico: in questo senso va letto anche il richiamo al Primo Concilio
Ecumenico presente nella Dichiarazione comune, sottoscritta da Giovanni
Paolo II e dal patriarca siro d’Antiochia Moran Mar Ignatius Zakka I
Iwas (1931-2014), il 23 giugno 1984, a Roma*.

2l GIOVANNI PAoLO 11, Lettera a Dimitrios I Arcivescovo di Costantinopoli per il 1600°
anniversario del I Concilio di Costantinopolitano, 7 giugno 1981.

22 GIOVANNI PAOLO II, MORAN MAR IGNATIUS ZAKKA 1 IwAS, Dichiarazione comune, 23
giugno 1984. Puo essere utile per la comprensione della recezione ecumenica del
Concilio di Nicea nella Chiesa Sira, HAINTHALER TH., Nicaea and the Nicene-
Constantinopolitan Creed in the Ecumenical Dialogue between Chalcedonian and non-
Chalcedonian Churches, in The Creed of Nicaea (325): The Status Quaestionis and the Neglected
Topics (edited by C. Bianchi and A. Melloni), Gottingen 2024, 137-156.



194 Riccardo Burigana

La Dichiarazione si apre con un’affermazione particolarmente
significativa: Giovanni Paolo I e Zakka I «confessano la fede delle loro
due Chiese, fede formulata dal Concilio di Nicea del 325 d.C,,
comunemente conosciuto come ‘Credo di Nicea’». Da questa
affermazione discende un’interpretazione teologica dei rapporti tra le
due Chiese per secoli: «le confusioni e gli scismi avvenuti tra le loro
Chiese nei secoli successivi, in nessun modo intaccano o toccano la
sostanza della loro fede, poiché tali confusioni e scismi avvennero solo
a causa di differenze nella terminologia e nella cultura e a causa delle
varie formule adottate da differenti scuole teologiche per esprimere lo
stesso argomento». Proprio in nome della condivisione del Concilio di
Nicea si poteva quindi pensare che non esistesse differenza riguardo
all’incarnazione, tanto che «con le parole e nella vita, noi confessiamo
la vera dottrina su Cristo nostro Signore, malgrado le differenze
nell’interpretazione di questa dottrina che sorsero all’epoca del Concilio
di Calcedonia».

Con papa Benedetto XVI si assiste a un ulteriore approfondimento
del significato del Concilio di Nicea per la vita della Chiesa e quindi
per il rafforzamento del cammino ecumenico. Nelle udienze generali
Benedetto XVI richiamo spesso il valore del Concilio di Nicea,
sottolineando che con esso si era inaugurata la tradizione dei Concili
ecumenici, con la quale la Chiesa aveva voluto «definire elementi
fondamentali della fede, soprattutto correggendo errori che la
mettevano in pericolo»; in particolare il Concilio di Nicea era stato
convocato «per contrastare 1'eresia ariana e ribadire con chiarezza la
divinita di Gesu Figlio Unigenito di Dio Padre», cosi come & avvenuto
per i concili di Efeso «che defini Maria come Madre di Dio», di
Calcedonia «che affermo l'unica persona di Cristo in due nature, la
natura divina e quella umana», di Trento «che ha chiarito punti
essenziali della dottrina cattolica di fronte alla Riforma protestante» e
il Vaticano I «che inizio a riflettere su varie tematiche, ma ebbe il tempo
di produrre solo due documenti, uno sulla conoscenza di Dio, la
rivelazione, la fede e i rapporti con la ragione e 'altro sul primato del



I1 Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 195

papa e sull'infallibilita, perché fu interrotto per I'occupazione di Roma
nel settembre del 1870»%.

Sul Concilio di Nicea papa Ratzinger si soffermo nelle catechesi
dedicate ai padri della Chiesa per alimentare quel ritorno alle fonti della
Chiesa, che era stato uno dei temi privilegiati nel Concilio Vaticano II:
il Concilio di Nicea aveva aperto una nuova stagione nella storia della
Chiesa, come era evidente dagli scritti di Eusebio di Cesarea, «noto
soprattutto come il primo storico del cristianesimo, ma ... anche il pitt
grande filologo della Chiesa antica [...], 'esponente pit qualificato
della cultura cristiana del suo tempo in contesti molto vari, dalla
teologia all’esegesi, dalla storia all’erudizione»*.

Del Concilio di Nicea fu protagonista Atanasio di Alessandria,
«]"appassionato teologo dell’incarnazione del Logos, il Verbo di Dio, [...]
il pitt importante e tenace avversario dell’eresia ariana»; al Concilio di
Nicea, «il primo a carattere ecumenico, convocato dall’imperatore
Costantino nel maggio del 325 per assicurare 1'unita della Chiesa»,
vennero affrontati vari problemi della vita della Chiesa: il Concilio di
Nicea fu un momento privilegiato per la definizione della dottrina della
Chiesa, contro false letture e interpretazioni delle Sacre Scritture sulla
figura di Cristo, come «il grave problema originato qualche anno prima
dalla predicazione del presbitero alessandrino Ario»”. A Nicea era
iniziato un percorso che nel Concilio di Calcedonia raggiunse «il
traguardo sicuro della cristologia», come ricordava Benedetto XVI nel
presentare la figura di Leone Magno?®. Per Benedetto XVI il Concilio di
Nicea non aveva risolto tutti i problemi: I'arianesimo sopravvisse al
Concilio come ebbe modo di rendersi conto Ilario di Poitiers, una volta
«esiliato in Frigia, nell’attuale Turchia», dove opero «strenuamente per il

2 BENEDETTO XVI, Udienza, 10 ottobre 2012.

2 BENEDETTO XVI, Udienza, 13 giugno 2007. Alcune recenti considerazioni sulla
lettura dei padri da parte di Benedetto XVI, TYLER P., Logos Reading: The Theological
Exegesis of Joseph Ratzinger, Justin Martyr, and Irenaeus of Lyons, in Downside Review 143
(2025) 3-20.

% BENEDETTO XVI, Udienza, 20 giugno 2007.

26 BENEDETTO XVI, Udienza, 5 marzo 2008.



196 Riccardo Burigana

ristabilimento dell’unita della Chiesa, sulla base della retta fede formulata
dal Concilio di Nicea»”. Anche Giovanni Crisostomo e Gregorio
Nazianzeno si erano dovuti confrontare con la persistenza
dell’arianesimo, tanto che il primo «si era allineato con quei fedeli
ortodossi che, in sintonia col Concilio ecumenico di Nicea, confessavano
la piena divinita di Cristo, benché cosi facendo sia egli stesso che gli altri
fedeli non incontrassero ad Antiochia il favore del governo imperiale»®,
mentre il secondo, «chiamato a Costantinopoli, la capitale, per guidare la
piccola comunita cattolica fedele al Concilio di Nicea e alla fede trinitaria»,
si era trovato circondato da maggioranza ariana, che poteva muoversi
liberamente visto che gli imperatori consideravano I’arianesimo
«politicamente corretto e [...] politicamente utile» alla loro politica. La
difesa del Concilio di Nicea é la fonte dei suoi cinque Discorsi teologici
«rimasti celebri per la sicurezza della dottrina, I’abilita del ragionamento,
che fa realmente capire che questa e la logica divina», tanto che
procurarono a Gregorio Nazianzeno "appellativo di teologo®.

Il richiamo al Concilio di Nicea e alla sua rilettura da parte dei padri
della Chiesa per una migliore conoscenza del patrimonio dottrinale della
Chiesa, cosi come si era venuto definendo nei primi secoli, costituiva un
passaggio fondamentale per sostenere il dialogo ecumenico; da questo
punto di vista esemplare puo essere considerato il discorso di Benedetto
XVI in occasione dell'incontro, a Roma, il 16 giugno 2007, con
Chrysostomos II (1941-2022), arcivescovo di Nuova Giustiniana e di
tutta Cipro. Nell’accogliere I'arcivescovo ortodosso il papa ricordo il
vescovo Epifanio «che svolse il suo ministero episcopale per 35 anni in

% BENEDETTO XVI, Udienza, 10 ottobre 2007. Sul rapporto tra Ilario di Poitiers e il
Concilio di Nicea, ALMUDENA LOPEZ A., Consustancialidad e inhabitacién en el pensamiento
cristologico de Hilario de Poitiers. ;Influencia nicena o intima comprension del Cuarto
Evangelio?, in Estudios Eclesidsticos 99 (2024) 445-476; LieGal J. P., Ilario di Poitiers:
I'hermeneusis del simbolo niceno tra oriente e occidente, in Apulia Theologica 10/2 (2024) 461-
477 e MORESCHINI C., Ilario di Poitiers e il concilio di Nicea, in Apulia Theologica 10/2 (2024)
331-344.

2 BENEDETTO XVI, Lettera in occasione del XVI centenario della morte di San Giovanni
Crisostomo, 10 agosto 2007.

% BENEDETTO XVI, Udienza generale, 8 agosto 2007.



I1 Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 197

un periodo turbolento per la Chiesa a causa della riviviscenza ariana e
delle emergenti controversie dei pneuma-tomachi»; nella sua azione
Epifanio ando oltre il Concilio di Nicea, dal momento che non si limito
a sostenere il Simbolo niceno-costantinopolitano, ma recupero anche il
cosiddetto Simbolo della tradizione battesimale di Costanza, che era
perfettamente in sintonia con il Concilio di Nicea, ma «diversamente
formulato e ampliato» cosi da essere piu adatto a esprimere quanto
promulgato a Nicea e a combattere 1’arianesimo declinato in tutte le sue
forme®. Precedenti, ma nella stessa prospettiva ecumenica, sono le
parole di Benedetto XVI alla delegazione del Patriarcato Ecumenico di
Costantinopoli, in visita a Roma, per la festa dei Santi Pietro e Paolo, il
30 giugno 2005, una visita che proseguiva una tradizione ecumenica
inaugurata con Giovanni Paolo II, con la quale Roma e Costantinopoli
riconoscevano reciprocamente l'importanza della loro fondazione
apostolica, con la partecipazione alle rispettive celebrazioni annuali per
la memoria degli apostoli Pietro e Paolo (Roma, 30 giugno), e Andrea
(Fanar, 30 novembre).

In questo suo primo incontro con una delegazione del Patriarcato
Ecumenico, papa Ratzinger pose I’accento sulla natura dell’unita piena
e visibile della Chiesa: «L’'unita che noi cerchiamo non & né
assorbimento né fusione, ma rispetto della multiforme pienezza della
Chiesa, la quale, conformemente alla volonta del suo fondatore Gest
Cristo, deve essere sempre una, santa, cattolica ed apostolica»; il
Concilio di Nicea rappresentava una tappa significativa nella
definizione dell’'unita, proprio per la sua riflessione cristologica che
aveva portato alla redazione del Simbolo, riveduto e arricchito nel
Concilio di Costantinopoli. Questa pagina della storia del cristianesimo
era stata riletta dal Concilio Vaticano 1I, che aveva riconosciuto «con
lucidita il tesoro che 1'Oriente possiede e dal quale I'Occidente molte
cose ha preso»; sempre il Vaticano II aveva ricordato che «i dogmi
fondamentali della fede cristiana sono stati definiti dai Concili

3% BENEDETTO XVI, Discorso a Sua Beatitudine Chrysostomos 11, arcivescovo di Nuova

Giustiniana e di Tutta Cipro, 16 giugno 2007.



198 Riccardo Burigana

ecumenici celebrati in Oriente [...] e a non dimenticare quante
sofferenze abbia patito I'Oriente per conservare la sua fede». Il Vaticano
IT «ha ispirato 'amore e il rispetto per la Tradizione orientale, ha
incoraggiato a considerare 1'Oriente e I'Occidente come tessere che
compongono insieme il volto splendente del Pantocrétor, la cui mano
benedice tutta 1’'Oikoumene», affermando che la lettura delle diverse
tradizioni deve essere fatta tenendo conto che «quelle varie formule
teologiche non di rado si completino, piuttosto che opporsi»®'.

4. Riscoprire Nicea. Papa Francesco e il 1700° anniversario del
Concilio di Nicea

Per papa Francesco la lettura del Concilio di Nicea doveva avviare
un percorso in modo che il 1700° anniversario diventasse un tempo
privilegiato nella costruzione della piena e visibile unita dei cristiani®’;
per papa Bergoglio questo anniversario doveva essere 1'occasione per
una riscoperta delle ricchezze del Concilio di Nicea e della sua prima
recezione: questa riscoperta® doveva portare a approfondire la
dimensione ecumenica dell’esperienza della fede, a partire proprio
dalla fecondita e dall’attualita del Concilio di Nicea, in modo da
riaffermare, ancora una volta, I'importanza del cammino ecumenico
che egli considerava una priorita del suo pontificato®.

31 BENEDETTO XV, Discorso alla delegazione del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli,
30 giugno 2005.

%2 Per questo papa Francesco aveva chiesto alla Commissione Teologica
Internazionale di dedicarsi al Concilio di Nicea per il presente della Chiesa, papa
FRANCESCO, Discorso (consegnato) alla Commissione Teologica Internazionale, Citta del
Vaticano, 30 novembre 2023. Il documento venne pubblicato il 3 aprile 2025,
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Gesii Cristo, Figlio di Dio, Salvatore 1700°
anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea (325-2025), Citta del Vaticano, 2025. Per una
prima presentazione di questo Documento, BEGASSE DE DHAEM A., Il 1700° anniversario
del concilio di Nicea. Il documento ‘Gest Cristo, Figlio di Dio, Salvatore’ della Commissione
Teologica Internazionale, in La Civilta Cattolica 176/2 (2025) 196-206.

% Sulla riscoperta del Concilio di Nicea per papa Francesco, BURIGANA R., Redesco-
brindo Nicea. A Historia e a Relevincia do Concilio de Nicea, in Parallelus 15 (2024) 469-494.

% Sull’ecumenismo di papa Francesco alcune recenti considerazioni, WOLFF E.,
Notas sobre o ecumenismo no magistério do Papa Francisco, in Fronteiras 7 (2024) 76-94; AN-



I1 Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 199

Il tema della dimensione ecumenica della celebrazione del 1700°
anniversario del Concilio di Nicea era comparso fin dal viaggio di papa
Francesco e del patriarca ecumenico Bartolomeo in Terra Santa, nel
maggio 2014, per celebrare il 50° anniversario dell'incontro a
Gerusalemme di Paolo VI e del patriarca ecumenico Athenagoras. In
quella occasione, come hanno raccontato di recente, dopo la scomparsa
del papa testimoni dell’incontro, fu lo stesso patriarca Bartolomeo a
lanciare 1'idea che l'anniversario del 2025 non solo doveva essere
vissuto insieme, ma che doveva essere segnato da un gesto concreto
con il quale mostrare quali e quanti passi erano stati compiuti nella
direzione dell’unita nella diversita non solo tra Roma e Costantinopoli,
ma tra le diverse Chiese. L'incontro doveva svolgersi nei luoghi dove
si era tenuto il Concilio di Nicea, pur sapendo che non erano poche le
questioni politiche e logistiche da superare. Nell’approssimarsi del
1700° anniversario, mentre continuavano gli interventi del Dicastero
vaticano sulla valenza ecumenica di questo anniversario® e si venivano
definendo progetti e incontri tra cristiani, a vario livello®, I'idea di un

DREU A., El Ecumenismo de la fraternidad: la solicitud del papa Francisco por la Comunion con
la Iglesia Ortodoxa, in Scripta Fulgentina 32 (2022) 185-212; DE SANTIS M., Dal dialogo con
i pentecostali... Papa Francesco, il cammino ecumenico e le comunita pentecostali, in Colloquia
Mediterranea 11 (2021), 313-332; Rosst M. T., «Manca ancora il contributo profetico e spiri-
tuale dell’unita tra tutti i cristiani»: I’ecumenismo di papa Francesco e Fratres Omnes, in
Angelicum 98 (2021) 543-596; per una prima lettura complessiva, anche se mancante
delle parole e dei gesti degli ultimi anni di pontificato, rinvio a R. BURIGANA, L’ecume-
nismo di Francesco, Magnano (Bi) 2019.

% Su questo aspetto particolarmente significativi sono stati gli interventi del cardi-
nale Kurt Koch, presidente del Dicastero, Camminare insieme sulla stessa via. La sinodalita
da un punto di vista ecumenico, in L'Osservatore Romano del 18 gennaio 2021, 10; Verso
una data comune per la Pasqua, in L’Osservatore Romano del 30 aprile 2021, 2; Auf dem Weg
zu einer 6kumenischen Feier des 1700. Jahrestags des Konzils von Nicaea (325-2025), in Ca-
tholica 76 (2022) 158-173 e Auf dem Weg zur Verséhnung in der Kirche zwischen Ost und
West, in Catholica 78 (2024) 2-11; nel portale del Dicastero per la promozione dell'unita
dei cristiani (www.christianunity.va) se ne posson leggere altri. Su questo aspetto in-
teressante e anche la riflessione proposta dal cardinale Raniero Cantalamessa, CANTA-
LAMESSA R., Nicea, un Concilio di tutti i cristiani. L'importanza ecumenica della celebrazione
del XVII centenario, in L'Osservatore Romano del 4 gennaio 2025, 10.

% Tra le tante iniziative ecumeniche dedicate al Concilio di Nicea va almeno ricor-



200 Riccardo Burigana

incontro ecumenico a Nicea, con la partecipazione di papa Francesco,
era rimasta pilt che viva, come dimostrano i numerosi interventi del
papa, anche quando la sua salute cominciava a declinare®: la scomparsa
del pontefice non ha fatto tramontare questa idea tanto che Leone XIV
ha espresso il desiderio di compiere questo viaggio fin dai primi giorni
del suo pontificato®.

Non devono quindi stupire gli interventi di papa Francesco, nel
corso degli anni, sempre piu frequenti nell’avvicinarsi al 2025, nei quali
forte ¢ il richiamo al rilievo del Concilio di Nicea non solo per la storia
del cristianesimo, ma per il presente della Chiesa nella ricerca di sempre
nuove strade per rendere efficace la missione dell’annuncio e della
testimonianza della Buona Novella®.

data la VI Assemblea generale della Commissione Fede e Costituzione del Consiglio
Ecumenico delle Chiese, Where now for visible unity?, prevista a Wadi El Natrun (Egitto)
nei giorni 24-28 ottobre 2025.

%7 Per le voci su questo viaggio, ACCORNERO P. G., Il Papa andra a Nicea, in La Voce e
il Tempo 7 gennaio 2025, 7 e BIAGIONI M. C., Papa al Gemelli: lettera di auguri del patriarca
Bartolomeo, in SIR 20 febbraio 2025.

% BIAGIONI M.C., Leone XIV: incontro con patriarca Bartolomeo, suo vivo desiderio recarsi
a Nicea, entro I'anno in corso e in una data da stabilirsi, in SIR 19 maggio 2025. Dopo le
tanti voci il 7 ottobre & stato annunciato il viaggio di Leone XIV in Turchia-Libano (27
novembre-2 dicembre) e il 27 ottobre ne é stato pubblicato il programma.

% Dal 2021 papa Francesco ha parlato del Concilio di Nicea in 17 occasioni: Discorso
ai rappresentanti della Federazione Luterana Mondiale, Citta del Vaticano, 25 giugno 2021;
Discorso alla delegazione ecumenica della Finlandia, Citta del Vaticano, 17 gennaio 2022;
Discorso a Sua Santita Mar Awa I1I Catholicos-Patriarca della Chiesa assira dell’Oriente, Citta
del Vaticano, 19 novembre 2022; Discorso ai Membri della Commissione Teologica Inter-
nazionale, Citta del Vaticano 22 novembre 2022; Discorso alla delegazione ecumenica della
Finlandia, Citta del Vaticano, 19 gennaio 2023; Omelia per la Santa Messa del crisma, Citta
del Vaticano, 6 aprile 2023; Discorso a Sua Santita Baselios Marthoma Mathews III, Cathol-
icos della Chiesa ortodossa sira-malankarese, Citta del Vaticano, 11 settembre 2023; Omelia
per la veglia ecumenica, Citta del Vaticano, 30 settembre 2023; Discorso ai Membri della
Commissione Teologica Internazionale, Citta del Vaticano, 30 novembre 2023; Discorso alla
delegazione della Federazione Luterana Mondiale, Citta del Vaticano, 20 giugno 2024; Dis-
corso a una delegazione del Patriarcato Ecumenico in occasione della festa dei Santi Pietro e
Paolo, Citta del Vaticano, 28 giugno 2024; Discorso alla Delegazione del Gruppo ‘Pasqua
Together 2025, Citta del Vaticano, 19 settembre 2024; Messaggio in occasione del 150° An-
niversario dell’arrivo del quadro della Vergine del Rosario a Pompei, Citta del Vaticano, 7 ot-
tobre 2024; Messaggio a Sua Santita Bartolomeo 1, Patriarca Ecumenico, in occasione della



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 201

Da questi interventi emergono almeno tre elementi. Il primo e la
ricerca di un criterio con il quale celebrare la Pasqua sempre nello stesso
giorno, secondo quanto indicato e, per certi versi, stabilito dal Concilio
di Nicea; si doveva uscire dalla logica che erano ‘gli astri” a rendere
possibile la celebrazione della Pasqua nello stesso giorno, come era
previsto per il 2025. Non era pero, come il papa ha detto e scritto in
varie occasioni, una questione di calendario, cosi come non lo era stata
per i padri del Concilio di Nicea, dal momento che era una
testimonianza della centralita della Pasqua per i cristiani, al di 1a delle
differenze dottrinali che ancora impedivano la piena comunione.
Celebrare la Pasqua nello stesso giorno doveva quindi indicare al
mondo che era nella luce di Cristo Risorto che i cristiani trovano il
fondamento per coltivare la speranza che non muore; si trattava di porsi
in sintonia con quanto Chiese e organismi ecumenici chiedevano®.
Nelle intenzioni del papa, che si era spinto a dirsi anche disponibile a
accettare quanto deciso dalle Chiese ortodosse e orientali, la data
comune della Pasqua era un elemento fondamentale per riaffermare la
priorita della costruzione dell"unita per i cristiani del XXI secolo, anche
alla luce delle esperienze che gia esistevano in tal senso, soprattutto nei
luoghi dove i cristiani, in minoranza, vivevano gia la celebrazione della
Pasqua lo stesso giorno.

Il secondo elemento era la riflessione dell’attualita del Simbolo di
fede secondo la definizione data dal Concilio di Nicea; su questo punto

Festa di Sant’Andrea, Citta del Vaticano, 30 novembre 2024; Discorso ai Docenti e Studenti
dello Studio Teologico san Paolo di Catania, Citta del Vaticano, 6 dicembre 2024; Discorso
alla Delegazione del Consiglio Metodista Mondiale, Citta del Vaticano, 16 dicembre 2024;
Omelia per la Celebrazione dei Secondi Vespri nella Solennita della Conversione di San Paolo
Apostolo, Roma, 25 gennaio 2025.

40 Sul dibattitto per la definizione di un criterio di condivisione per la definizione
della data della Pasqua, HELLER D.., Celebrating Easter Together?, in Receiving the First
Council of Nicaea Today. Ecumenical Learning from Synodal Discernment in the Early Church
(edited by H. Hurskainen and J. Oeldemann), Leipzig 2025, 365-380; CLEMENS L., Nizia,
das Judentum und das Osterfest, in Una Sancta 79/3 (2024) 212-225; SCHIMA S., Ein unter-
schitztes Thema? Das Konzil von Nizia (325) und die Osterterminfrage, in Codices Manu-
scripti & Impressi 125/126 (2021) 51-58.



202 Riccardo Burigana

il papa aveva chiesto alla Commissione Teologica Internazionale di
muoversi in modo che il 1700° anniversario della celebrazione del
Concilio di Nicea diventasse un’occasione per una riflessione, in una
prospettiva ecumenica, sulla Trinita. Riflettere sulla Trinita voleva dire
anche sottolineare il fatto che non erano ammissibili quei tentativi, pitt
o meno espliciti, di ripensare proprio Dio Padre, Figlio e Spirito Santo
in termini che, tradendo la tradizione plurisecolare della Chiesa,
apparissero pilt accattivanti per una parte del mondo del XXI secolo.
Con questa riflessione si doveva riaffermare, ancora una volta, non solo
la natura dell’ecumenismo della Chiesa cattolica, cosi come si era
venuto definendo nel Concilio Vaticano II e nella recezione da parte del
magistero, ma anche la nuova frontiera del dialogo interreligioso per
la costruzione di una fratellanza universale; infatti nell'impegno
quotidiano per vivere l'unita e la fratellanza la Chiesa cattolica non
doveva mai perdere di vista che questo doveva essere fatto
nell’annuncio della fede, cosi come era stata definita nel corso dei secolj,
al di la dell’interlocutore e del luogo, come avevano detto e scritto i
padri del Vaticano II, rigettando l'idea che, soprattutto nel dialogo
ecumenico, si dovessero tacere verita di fede in nome della ricerca di
un accordo per un accordo, un’idea che si era poi estesa anche al
dialogo interreligioso. In questo passaggio non c’e solo il richiamo al
Concilio di Nicea, ma papa Francesco testimonia la profonda sintonia
con i suoi predecessori nel proporre una lettura unitaria della tradizione
conciliare.

Infine il terzo elemento era il tentativo di proporre il Concilio di
Nicea quale uno dei modelli per la Chiesa sinodale del III millennio*":
il tema della sinodalita e stato presente fin dai primi passi del
pontificato di Bergoglio, all'interno di una lettura puntuale e
attualizzante del Concilio Vaticano II, che rappresentava la fonte

# Su questo aspetto, BoscH 1. L., Relendo Niceia (325). Uma pincelada teolégica sobre os
impactos do Primeiro Concilio Ecuménico e da Sinodalidade:1700 anos de sua convocagio, in
Teocomunicagio 53/1 (2023) 1-10; KuzmA A., The Ideal of Synodality in the Early Church
and its Realization, in Receiving the First Council of Nicaea Today, 399-406.



I Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 203

privilegiata per una riflessione ecclesiologica in chiave missionaria in
dialogo con se stessa, con i cristiani, con le altre religioni e con il mondo.
Negli ultimi anni del pontificato bergogliano il tema della sinodalita ha
assunto una centralita assoluta, ben al di 1a della celebrazione del
Sinodo, che ha rappresentato solo un momento di un’azione
magisteriale con la quale rendere la Chiesa sinodale, cioe in grado di
far assumere la dimensione sinodale alla vita quotidiana delle comunita
come segno caratterizzante per una testimonianza evangelica in grado
di favorire una conversione a Cristo e di incidere nella societa
contemporanea. In questa prospettiva il Concilio di Nicea non solo era
considerato una fonte da conoscere, ma anche una elemento dal quale
rafforzare una condivisione ecumenica di questa tensione alla
sinodalita, tanto che papa Francesco ha insistito sull’'importanza di
riflettere sul rapporto tra cammino sinodale e cammino ecumenico; non
si trattava semplicemente di favorire la presenza di delegati di Chiese
e organismi ecumenici ai lavori del Sinodo, ma si doveva promuovere
proprio il recupero di questo rapporto, cosi come era stato formulato
gia dal Concilio Vaticano II, con una condivisione di riletture, riflessioni
e proposte ecumeniche sull’attualita del Concilio di Nicea.

5. Conclusioni

Al termine di questo contributo, necessariamente sintetico, alla luce
delle parole dei pontefici del XX secolo sul Primo Concilio Ecumenico,
si possono indicare almeno due temi che aiutano a comprendere il
cammino della Chiesa cattolica verso una sempre migliore conoscenza
dell’attualita e della fecondita del Concilio di Nicea per la Chiesa Una
del XXI secolo®.

Innanzitutto il Concilio di Nicea non e semplicemente un pezzo di
archeologia cristiana, una pagina importante e significativa del

# Su questa dimensione del Concilio di Nicea illuminanti sono le pagine del ve-
scovo di Novara, BRAMBILLA F. G., Nicea: ieri, 0ggi e domani. Le ricadute della fede niceno-
costantinopolitana, in Ripartire da Nicea. Per leggere la fede dentro nuovi orizzonti (a cura di
P. Copa, S. FENAROLI), Brescia 2025 171-186.



204 Riccardo Burigana

cristianesimo delle origini da studiare, ma costituisce una fonte
privilegiata per affrontare le sfide quotidiane della Chiesa: Pio XI lo
citava per dimostrare l'inutilita del nascente movimento ecumenico
contemporaneo che pure richiamava il rilievo del Concilio di Nicea, in
particolare la formulazione di Credo che poteva e doveva essere
condiviso da tutti i cristiani; di fronte a questo processo, appena iniziato
nel 1925, papa Ratti ricordava che il Concilio di Nicea aveva iniziato
una tradizione, quella dei Concili ecumenici, che poteva essere
interpretata solo grazie al ministero petrino. Giovanni XXIII e Paolo VI
invocavano il Concilio di Nicea per favorire prima la celebrazione e poi
la recezione del Concilio Vaticano 1, rifiutando I'idea che i documenti
del Concilio fossero in grado di risolvere tutti problemi della Chiesa,
mentre era necessaria la stessa pazienza che aveva guidato la Chiesa
dopo il Concilio di Nicea. Per Giovanni Paolo II e Benedetto XVI il
Concilio di Nicea costituiva un punto di riferimento, irrinunciabile, nel
processo di rinnovamento della Chiesa, che passava dall’assunzione di
una prospettiva ecumenica in grado di cogliere le ricchezze della
propria identita confessionale e di costruire la comunione nella
valorizzazione delle diverse tradizioni cristiane. Questa prospettiva &
stata ripresa e sviluppata da papa Francesco nel dialogo ecumenico che
tanto ha caratterizzato il suo pontificato, fino a diventare centrale nella
stagione sinodale anche se si deve osservare che proprio nella
celebrazione del Sinodo & sembrata essere piti un’enunciazione di
principio che un elemento costitutivo.

Un secondo tema ¢ la dimensione del cammino ecumenico nel corso
degli ultimi cento anni; infatti, proprio dalla lettura del Concilio di
Nicea data dai pontefici da Pio XI a Francesco, appare evidente quanti
siano i passi compiuti per il definitivo superamento della stagione delle
divisioni e delle condanne. Dalle parole di Pio XI sul Concilio di Nicea,
come modello di un’unita, che prevedeva il riconoscimento degli errori
da parte di coloro che, pur invocando Cristo, vivevano nelle tenebre,
all’appello di papa Francesco a vivere insieme il Concilio di Nicea e la
sua eredita per affrontare insieme le sfide della testimonianza cristiana



I1 Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 205

nel XXI secolo. Nel corso di un secolo, soprattutto dopo la celebrazione
del Concilio Vaticano II, dove é stata ripensata la partecipazione della
Chiesa cattolica al movimento ecumenico contemporaneo in forme e
contenuti radicati sulle Sacre scritture e illuminati dalle tradizioni vive
della Chiesa, si € avviato un processo irreversibile che chiede la
costruzione della piena e visibile comunione tra cristiani, sempre e
ovunque, alimentata proprio da una riscoperta teologica e spirituale
degli eventi che hanno plasmato 'esperienza di fede dei cristiani. Per i
papi del Concilio Vaticano II e della sua lunga e articolata recezione
ecumenica il Concilio di Nicea ha costituito un costante punto di
riferimento per i canoni promulgati, per le modalita della sua
celebrazione e per la sua rilettura da parte dei padri della Chiesa, tanto
da essere assunto quale esemplare per un ripensamento dei rapporti
tra Occidente e Oriente. Per questo «il Concilio di Nicea non é solo un
evento del passato, ma una bussola che deve continuare a guidarci
verso la piena unita visibile dei cristiani. I1 Primo Concilio Ecumenico
é fondamentale per il cammino comune che cattolici e ortodossi hanno
intrapreso insieme dal Secondo Concilio Vaticano»®.

5 LEONE X1V, Discorso al Simposio ‘Nicea e la Chiesa del terzo millennio’, Citta del Va-
ticano, 7 giugno 2025.








