
56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Verbum Ferens

161-164_Layout 1  27/01/2026  09:59  Pagina 161



Direzione 
Francesca Galgano 
 
Consilium amicorum 
Francesco Paolo Casavola, Francesco Amarelli, Francesco Asti 
 
Comitato scientifico 
Isabella Aurora, Gisella Bassanelli Sommariva, Angelo Bianchi, Paola Biavaschi, Jean-Paul Boyer, 
Elvira Chiosi, Gemma Colesanti, Maria D’Arienzo, Roberto Delle Donne, Maurizio d’Orta, Zina 
Essid, Francesco Fasolino, Federico Fernández de Buján, Massimiliano Ferrario, Elisabetta Fiocchi 
Malaspini, Vittoria Fiorelli, Massimo Carlo Giannini, Ilenia Gradante, Johannes Grohe, Gloria 
Guida, Tuomas Heikkilä, Giancarlo Lacerenza, Mario Lamagna, Antonio Loffredo, Lauretta Ma-
ganzani, Simona Negruzzo, Giuseppina M. Oliviero Niglio, Robert Ombres, Bruno Pellegrino, 
Valentina Russo, Federico Santangelo, Simone Schiavone, Andrea Spiriti, Simona Tarozzi, Elena 
Tassi, Isabella Valente, Rossana Valenti, Eugenio Zito 
 
Comitato di redazione 
Michele Curto, Roberto Della Rocca, Andrea Di Genua, Luigi Longobardo, Chiara Sanmorì 
 
Comitato editoriale 
Pierluigi Romanello, Maria Sarah Papillo, Sara Lucrezi,  
Ettore Simeone, Angelo Davide Cairo, Aldo Livorno 
 
Redazione 
Viale Colli Aminei, 2 - 80131 Napoli 
redazione@campaniasacra.it  
 
Editore 
VERBUM FERENS Srl 
Largo Donnaregina, 22 - 80138 Napoli 
 
Abbonamenti  
Italia € 50,00 
Europa € 60,00 
Altri paesi € 70,00 
Sostenitore € 90,00 
 
Conto corrente intestato a: 
PFTIM - Sezione S. Tommaso IBAN: IT44 D030 6909 6061 0000 0015 382 
 
Autorizzazione del Tribunale di Napoli n. 3804 del 27-10-1988 
 
 
Quando non su invito, i contributi pubblicati sono sottoposti   
al processo di doppio referaggio cieco.

Pubblicazione semestrale della Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale 
Sezione San Tommaso d’Aquino

161-164_Layout 1  27/01/2026  09:59  Pagina 162



Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

«UN BELLISSIMO SEGNO DI SPERANZA». 
IL CONCILIO DI NICEA  

NELLE PAROLE DEI PONTEFICI (1925-2025) 
 

RICCARDO BURIGANA 
Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale 

Sezione San Tommaso d’Aquino 
 

 
ABSTRACT – L’articolo analizza le parole dei pontefici, da Pio XI fino a Francesco, sul 
Concilio di Nicea, mettendo in evidenza il valore ecumenico di questi interventi, so-
prattutto dopo la celebrazione del Concilio Vaticano II, tanto da contribuire a una mag-
giore comprensione del valore dei Concili Ecumenici nella definizione di una teologia 
per l’unità. 
 
PAROLE CHIAVE – Ecumenismo - Concilio di Nicea - Papa - Concilio Vaticano II - Storia 
della Chiesa. 
 
ABSTRACT – The article analyzes the words of the popes, from Pius XI to Francis, on the 
Council of Nicaea, outlining the ecumenical value of these interventions, especially 
after the celebration of the Second Vatican Council, so much so as to contribute to a 
greater understanding of the value of Ecumenical Councils in shaping a theology for 
unity. 
 
KEYWORDS – Ecumenism - Council of Nicaea - Pope - Second Vatican Council - Church 
History. 
  
 

«In tale contesto, Lei ha giustamente ricordato un bellissimo segno 
di speranza, che ha un posto speciale nella storia della riconciliazione 
tra cattolici e luterani. Infatti, già prima della fine del Concilio Vaticano 
II, i cristiani cattolici e luterani degli Stati Uniti d’America, a Baltimora 
hanno reso insieme questa testimonianza: ‘Il credo secondo cui il nostro 
Signore Gesù Cristo è il Figlio, Dio da Dio, continua ad assicurarci che 
siamo veramente redenti; perché solo colui che è Dio può redimerci’ 
(The Status of the Nicene Creed as Dogma of the Church, 7 luglio 1965)»: 
così papa Francesco si rivolgeva al vescovo luterano Henrik Stubkjæ il 
20 giugno 2024 nel corso dell’udienza a una delegazione della 



Riccardo Burigana182

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Federazione Luterana Mondiale, ricordando quanto era stato 
importante il Concilio di Nicea per il cammino ecumenico e quanto lo 
era ancora oggi di fronte alle nuove sfide che i cristiani erano chiamati 
a affrontare insieme1. 

Queste parole di papa Francesco aiutano a comprendere la 
dimensione ecumenica che ha assunto il 1700° anniversario del Concilio 
di Nicea, tanto da porre anche la questione di come la Chiesa cattolica 
poteva aver promosso una riscoperta del primo Concilio Ecumenico e 
della sua prima recezione per indicare attualità e fecondità di quanto 
discusso a Nicea. Tali parole, che sono in profonda sintonia non solo 
con quelle del patriarca Bartolomeo ma anche con quelle di tanti 
cristiani di Chiese e organismi ecumenici, assumono una valenza del 
tutto particolare se lette insieme a quelle dei pontefici sul Concilio di 
Nicea nell’ultimo secolo a partire dalla celebrazione del 1600° 
anniversario. 

Con questo contributo si è pensato di ripercorrere, secondo una 
struttura cronologica, in modo necessariamente sintetico, le parole dei 
pontefici per indicare dei temi che emergono da questi interventi, per 
identificare continuità e discontinuità non solo nella valutazione del 
Concilio di Nicea, quanto piuttosto nel valore di Nicea per il cammino 
ecumenico e quindi per il rinnovamento della Chiesa. 

 
1. Celebrare Nicea. Pio XI, il Concilio di Nicea e l’unità della Chiesa 

Durante il pontificato di Pio XI (1857-1939) venne celebrato il 1600° 
anniversario del Concilio di Nicea: a questa celebrazione Pio XI attribuì 
un valore particolare anche perché il nascente movimento ecumenico 
aveva assunto nuovi contenuti e nuove dimensioni dopo la Prima 
Guerra Mondiale. Infatti si erano venute moltiplicando le iniziative 
ecumeniche da parte di coloro che sostenevano la necessità di superare 
la lunga stagione dei silenzi e delle condanne in una prospettiva che, 

1  FRANCESCO, Udienza, 20 giugno 2024; qui come di seguito i testi dei pontefici sono 
tratti dal portale della Santa Sede. L’incontro al quale fa riferimento il papa si svolse a 
Baltimora, nei giorni 6-7 luglio 1965.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 183

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

per altro ancora indefinita, indicava la possibilità di un’unità nella 
diversità nel rispetto delle diverse confessioni cristiane, con un concreto 
impegno cristiano, in senso lato, nella società contro ogni forma di 
violenza. Si trattava di un passaggio particolarmente significativo nel 
movimento ecumenico contemporaneo che aveva mosso i suoi primi 
passi a partire dalla seconda metà del XIX secolo, quando, in ambienti 
circoscritti, si era iniziato a promuovere delle iniziative che volevano 
andare al di là dei confini confessionali in nome del sostegno 
dell’azione missionaria; queste iniziative erano sostenute e 
accompagnate anche dal desiderio di una migliore conoscenza delle 
fonti delle divisioni, soprattutto di quelle che si risalivano al XVI secolo, 
e di una riscoperta della centralità delle Sacre Scritture nella vita dei 
cristiani, grazie all’opera di traduzione della Bibbia in lingua materna, 
portata avanti dalla Società Biblica, fin dalla sua fondazione nel 1804. 

Di fronte a questa nuova stagione, alla quale avevano preso parte 
anche esponenti del mondo cattolico, avanzando una serie di proposte, 
che sarebbero poi diventate centrali solo nel Concilio Vaticano II, il 
magistero della Chiesa di Roma aveva riaffermato la posizione 
secondo la quale la Chiesa di Roma era l’unica e vera Chiesa, aperta a 
accogliere tutti coloro che, pur invocando Cristo, si trovavano fuori di 
essa; la ricerca dell’unità era quindi «il ritorno di scismatici e eretici» 
alla Chiesa di Roma dal momento che l’unità era garantita dal 
magistero del papa. Nel 1927, con la pubblicazione dell’enciclica 
Mortalium animos, Pio XI avrebbe presentato questa posizione in modo 
chiaro e inequivocabile, raccogliendo e attualizzando quanto la Chiesa 
cattolica aveva sostenuto, soprattutto nel XX secolo, quando non erano 
mancate critiche ai passi compiuti dal movimento ecumenico 
contemporaneo2. 

2  Sull’enciclica Mortalium animos, BARBOLLA M., La genesi della Mortalium animos 
attraverso lo spoglio degli Archivi Vaticani, in Rivista di Storia della Chiesa in Italia 66 (2012) 
495-538; ICKX J., L’enciclica ‘Mortalium animos’ (1928): sfide storiografiche in base al nuovo 
materiale archivistico della Santa Sede, in  La Sollecitudine Ecclesiale di Pio XI. Alla luce delle 
nuove fonti archivistiche (a cura di C. SEMERARO), Città del Vaticano 2010, 313-331 e BERTOLA 
T., L’enciclica ‘Mortalium animos’ di Pio XI, in Les Trois Anneaux 13 (2007) 67-109. 



Riccardo Burigana184

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

La celebrazione del 1600° del Concilio di Nicea va collocata in questo 
orizzonte, tanto più che essa coincideva con l’Anno Santo; infatti, il 30 
marzo 1925, rivolgendosi ai cardinali, Pio XI aveva raccomandato che 
la memoria di questo Concilio diventasse un momento privilegiato per 
ricordare a tutti che l’unità della Chiesa, stabilita a Nicea contro tutti 
coloro che volevano metterla in discussione, si realizzava solo nella 
Sede Apostolica di Roma, che «Concilii Nicaenae decretis sanctiore 
auctoritate auctoritatis suae robore suffragata est»3. 

Il 4 aprile dello stesso anno, in una lettera indirizzata al card. 
Giovanni Tacci Porcelli (1863-1928), segretario della Congregazione per 
la Chiesa Orientale, Pio XI indicava contenuti e forme della celebrazione 
del 1600° anniversario del Concilio di Nicea, che «ex Oecumenicis prima, 
in hac Alma Urbe et sub oculis Nostris sollemniter recoleretur». Il Concilio 
aveva condannato Ario e quindi non si doveva mai dimenticare che 
«anathema in Arianes sanctae Ecclesiae Catholicae et Apostolicae nomine 
latum a Patribus esse, et Apostolicam Sedem doctrinae Nicaenae capita 
tamquam sua et a se probata habuisse ac défendisse». Il Concilio non si era 
però limitato alla definizione cristologica ma aveva anche stabilito i 
criteri per la definizione del giorno nel quale celebrare la Pasqua, per 
l’elezione dei vescovi, per la penitenza, per i catecumeni e per l’usura: 
per Pio XI queste decisioni erano state prese «ad fovendam Ecclesiae 
unitatem et disciplinam cleri populique stabiliendam quam plurimum». 
Proprio per l’importanza di quanto stabilito a Nicea questo 
anniversario doveva essere celebrato «sane» in modo da favorire la 
conoscenza delle decisioni prese grazie a «scripta late divulganda 
orationesque publice habendas», tanto più pensando alle divisioni che 
allora, come ora, insidiavano la Chiesa; per Pio XI era fondamentale «ut 
Orientales populi, quos a Romana Ecclesia miserrimum adhuc discidium 
transversos agit, communionem Nobiscum fidei, praeiudicatis opinionibus 
depositis, desiderent atque haud nequiquam desiderent»4. 

 

3  Il testo di Pio XI venne pubblicato da L’Osservatore Romano.
4  PIO XI, Lettera a Giovanni Tacci Porcelli, in Acta Apostolicae Sedis 17 (1925) 187-188.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 185

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Sarebbe interessante ricostruire quanto queste disposizioni, 
rilanciate in una lettera di papa Ratti al card. Basilio Pompilj (1858-
1931), il 19 settembre 19255, vennero effettivamente seguite nella Chiesa 
cattolica a livello locale: va ricordato non perché possa costituire un 
esempio, ma solo come una testimonianza di questa recezione in Italia 
che mons. Giovanni Mele (1885-1979), vescovo della ‘giovane’ Eparchia 
di Lungro, ne fece uno degli elementi centrali della celebrazione 
dell’Anno Santo6. 

Alla fine del 1925, nella lettera enciclica Quas primas sulla regalità di 
Cristo, pubblicata l’11 dicembre7, Pio XI ribadiva, ancora una volta, che 
il Concilio di Nicea aveva indicato la strada per l’unità, come le stesse 
celebrazioni dell’anno avevano mostrato, sottolineando il fatto che 
questa si poteva realizzare solo nel riconoscimento della «pietra 
angolare su cui poggia tutto ciò che trascende la natura, nonché alla 
sorgente stessa e alla causa prima di tutte le grazie e di tutti i meriti di 
ogni riconciliazione e santità, di ogni apostolato e della sua mirabile 
fecondità; dall’apostolato di Pietro e di coloro che per primi ricevettero 
da lui l’incarico, ai missionari che Noi stessi, ultimo successore sul 
soglio di Pietro, abbiamo inviato accompagnandoli con le Nostre 
ardenti preghiere affinché, attraverso il Vangelo, fosse recata la salvezza 
alle più lontane genti». 

5  Pio XI, Lettera a Basilio Pompilj, in Acta Apostolicae Sedis 17 (1925) 505-506.
6   L’Eparchia di Lungro era stata istituita solo sei anni prima da Benedetto XV, il 13 

febbraio 1919; sulla storia dell’Eparchia, BELLUSCI A., BURIGANA R., Storia dell’Eparchia 
di Lungro, 2 volumi, Firenze 2019-2020. Sempre per il contesto italiano, accanto a questa 
lettera di mons. Mele si possono citare quelle di mons. Fortunato Maria Farina, 
arcivescovo di Foggia (18 maggio), di mons. Lorenzo Del Ponte, vescovo di Acqui (19 
maggio) e di mons. Simon Pietro Grassi, vescovo di Tortona (19 maggio 1925).

7  Su questa enciclica, SICARD G., Le ‘Christ roi’ dans la pensée théologico-politique de Pie 
XI, in Bulletin de Littérature Ecclésiastique 102 (2001) 149-166 ; DESOUCHE M.-TH., Genèse 
de l’encyclique Quas Primas de Pie XI sur le Christ Roi, in Pie XI et la France Pie XI et la 
France: l’apport des archives du pontificat de Pie XI à la connaissance des rapports entre la 
Saint-Siège et la France, Roma 2011, 285-313. Per una valutazione complessiva 
dell’enciclica e della teologia a essa sottesa, Cristo Rey: teología, filosofía y política ante el 
centenario de la encíclica Quas Primas, (a cura di M. AYUSO TORRES), Madrid 2024 e 
MENOZZI D., Da Cristo Re alla città degli uomini, Brescia 2020.



Riccardo Burigana186

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Con queste parole Pio XI voleva riaffermare la posizione della 
Chiesa cattolica riguardo all’unità di fronte agli incontri promossi, a 
vario livello, proprio a partire dalla celebrazione del 1600° anniversario 
del Concilio di Nicea, per rafforzare il dialogo ecumenico e/o per aprire 
nuove opportunità di dialogo8. 

 
2. Tornare a Nicea. Giovanni XXIII, Paolo VI e il Concilio di Nicea 

negli anni del Vaticano II 
Negli anni del Concilio Vaticano II e della sua prima recezione il 

Concilio di Nicea venne spesso evocato come una fonte preziosa per il 
rinnovamento della Chiesa e per la sua dimensione missionaria, 
ponendo, talvolta, l’accento anche sul suo significato per il dialogo 
ecumenico. 

L’annuncio della convocazione di un concilio da parte di Giovanni 
XXIII, il 25 gennaio 1959, portò, tra l’altro, a un rinnovato interesse sulla 
storia e il significato dei Concili ecumenici per la vita della Chiesa9; 
durante la lunga preparazione del Concilio Vaticano II, più volte, in 
ambienti e con accenti diversi, venne evocato il Concilio di Nicea, come 

8  Nel corso del 1925 non mancarono, soprattutto per opera della Chiesa di 
Inghilterra e del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, delle iniziative per una 
lettura condivisa del Concilio di Nicea; queste iniziative vanno collocate nelle vicende 
per il superamento delle divisioni tra cristiani che si alimentavano anche da una 
comune lettura dei Concili ecumenici, FERRACCI L., Sulle origini della riappropriazione 
ecumenica della fede di Nicea (XIX secolo), in Concilium 61/1 (2025) 112-122 e FERRACCI L., 
Il Simbolo di fede niceno-costantinopolitano nella storia del movimento ecumenico. Teologia, 
documenti e dialoghi (1886-2025), in Il Concilio e il Credo 325-2025. Storia e trasmissione dei 
simboli di Nicea e di Costantinopoli  (a cura di C. Bianchi, A. Melloni, M. Proietti), Bologna 
2025, 375-394.

9  Cfr. JEDIN H., Breve storia dei concili, Brescia 1962. Nell’ambito di nuova conoscenza 
della tradizione conciliare va ricordata anche la pubblicazione dell’edizione critica dei 
documenti dei concili, considerati ecumenici dalla Chiesa di Roma, Conciliorum 
Oecumenicorum Decreta (a cura Centro di Documentazione), Friburgo in Br. 1962; questa 
edizione venne consegnata personalmente a Giovanni XXIII alla vigilia dell’apertura 
del Concilio Vaticano II. Alcune considerazioni sugli studi sul Concilio di Nicea in un 
arco di tempo che comprende anche gli anni del Vaticano II, DAINESE D., La storiografia 
sul Credo di Nicea e Costantinopoli. Anniversari e svolte tra Otto e Novecento: testi e radici di 
lungo periodo, in Il Concilio e il Credo, 327-345.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 187

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

un evento al quale far riferimento per comprenderne l’importanza nella 
prospettiva di riaffermare la dottrina con la quale promuovere l’unità.  

Di questo modo di riferirsi al Concilio di Nicea si può trovare traccia 
anche in due interventi di papa Roncalli. Nell’enciclica Aeterna Sapientia, 
pubblicata l’11 novembre 1961, nel 1500° anniversario della morte di 
Leone Magno, Giovanni XXIII ricordava i «privilegi di altre Chiese più 
antiche e più illustri, riconosciuti anche dai padri del Concilio di Nicea», 
nel momento in cui si affrontava la questione del riconoscimento degli 
atti del Concilio di Calcedonia (451) da parte di papa Leone, un segno 
del suo amore «per l’unità e per la pace della Chiesa». Per papa Roncalli 
il cosiddetto «indugio» di Leone «non va ascritto né a negligenza né ad 
una qualche ragione di carattere dottrinale, ma – come poi dichiarò egli 
stesso – con ciò egli intese opporsi al canone 28, nel quale i padri 
conciliari, nonostante la protesta dei legati pontifici e nell’evidente 
desiderio di procurarsi la benevolenza dell’imperatore di Bisanzio, 
avevano riconosciuto alla sede di Costantinopoli il primato su tutte  
le chiese d’oriente»10. Per Giovanni XXIII era evidente che la 
preoccupazione di papa Leone risiedeva nel fatto che fosse stato leso il 
prestigio della Sede Apostolica in nome di considerazioni che 
sembravano essere puramente politiche; l’agire di papa Leone aveva 
manifestato una viva preoccupazione riguardo all’unità dei cristiani, 
un tema che stava particolarmente a cuore a papa Roncalli, tanto da 
averlo indicato tra i punti da trattare nel futuro concilio; infatti «la 
dolorosa storia dello scisma, che separò in seguito dalla sede apostolica 
tante illustri chiese dell’oriente cristiano, sta a dimostrare chiaramente 
[…] la fondatezza dei timori di san Leone a riguardo di future divisioni 
in seno alla cristianità». 

Sul Concilio di Nicea Giovanni XXIII tornò l’8 aprile 1962, nella 
lettera Quanti siete, rivolta ai fedeli di Roma, quando ormai la data di 
apertura del Concilio era stata annunciata, il 2 febbraio, nonostante le 
perplessità che circondavano ancora lo stato di preparazione dei testi 

10  GIOVANNI XXIII, Aeterna Sapientia, 11 novembre 1961.



Riccardo Burigana188

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

da inviare ai padri conciliari. Per Roncalli «la storia dei Concilii 
Ecumenici, come dire Concilii universali di tutta la cristianità, celebrati 
in venti secoli in Oriente e in Occidente, da Nicea nel 325, sino al 
Vaticano I del 1869-70», mostrava che mai c’era stato un interesse tanto 
vasto come quello che circondava l’imminente Concilio «al suo 
semplice presentarsi all’attenzione di tutte le genti»11. 

Con la celebrazione del Concilio Vaticano II e soprattutto con la sua 
recezione proseguì e si approfondì la riflessione sul Concilio di Nicea 
quale fonte preziosa per la definizione dell’azione della Chiesa; Paolo 
VI pose l’attenzione su tre aspetti: il rapporto con il Vaticano II, il rilievo 
per il dialogo ecumenico e la centralità della professione di fede.  

Il 23 novembre 1967, in un’udienza generale, Paolo VI si soffermò 
sulla profonda unità della tradizione conciliare, al di là delle letture che 
se ne potevano dare e per questo si dovevano rigettare le critiche che 
imputavano al Vaticano II di non avere affrontato «espressamente 
dogmi relativi a Gesù Cristo, come i celebri Concilii dei primi secoli, 
Nicea, Efeso, Calcedonia»12. Il 24 settembre 1970, rivolgendosi agli ex 
alunni del Pontificio Seminario Lombardo di Roma, Paolo VI indicava 
il Concilio di Nicea come un modello per la recezione dei documenti 
del Vaticano II «evitando il pericolo di troppo personali ed affrettate 
interpretazioni»: al Concilio di Nicea si era richiamato anche 
Sant’Ambrogio «dinanzi alle riemergenti concezioni eterodosse», 
ricordando «la sua fede ed il suo attaccamento al Concilio di Nicea, ‘a 
quo me nec mors – scriveva – nec gladius poterit separare’»13. 

Per Paolo VI il Concilio di Nicea costituiva una fonte privilegiata nel 
cammino ecumenico, perché le decisioni prese a Nicea facevano parte di 
un patrimonio comune dal quale partire per mettere alle spalle il tempo 
delle divisioni, come si può leggere nella Dichiarazione comune, sottoscritta 
da Paolo VI e dall’arcivescovo anglicano di Canterbury Frederick Donald 

11  GIOVANNI XXIII, Quanti siete, 8 aprile 1962.
12  PAOLO VI, Udienza, 23 novembre 1967.
13  PAOLO VI, Discorso agli ex-alunni del Pontificio Seminario Lombardo di Roma, 24 

settembre 1970.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 189

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Coggan (1909-2000), il 29 aprile 1977; nella Dichiarazione si leggeva che 
«quando la Chiesa cattolica romana e le Chiese che formano la 
Comunione anglicana hanno cercato di crescere nella mutua intesa e 
nell’amore cristiano, esse sono giunte a riconoscere, valutare e rendere 
grazie per una comune fede in Dio nostro Padre, nel nostro Signore Gesù 
Cristo e nello Spirito Santo; per il nostro comune battesimo in Cristo; per 
la nostra partecipazione alle Sacre Scritture, ai Simboli apostolico e 
niceno, alla definizione calcedonense e all’insegnamento dei Padri; per 
la nostra comune e plurisecolare eredità cristiana con le sue viventi 
tradizioni di liturgia, teologia, spiritualità e missione»14. 

Il Concilio di Nicea venne evocato da Paolo VI anche nel dialogo tra 
la Chiesa di Roma e la Chiesa copta ortodossa, un dialogo aperto 
solennemente da Shenouda III (1923-2012) e dal pontefice a Roma nel 
maggio 1973, con la sottoscrizione, anche in questo caso, di una 
Dichiarazione comune; l’avvio di questo dialogo suscitò grandi speranze 
che, al di là di qualche tentativo, rimasero congelate fino al maggio 
2013, quando l’incontro tra papa Francesco e Tawadros II aprì una 
nuova stagione che portò, tra l’altro, alla creazione di una giornata di 
amicizia cattolico-copta15. 

14  PAOLO VI, FREDERICK DONALD COGGAN, Dichiarazione Comune, 29 aprile 1977; 
questa Dichiarazione seguiva di dieci anni quella firmata sempre da papa Montini e 
dall’allora arcivescovo di Canterbury Michael Ramsay (1904-1988), con la quale si era 
aperta ufficialmente il dialogo cattolico-anglicano con la creazione della Commissione 
Internazionale Anglicana-Romana Cattolica; sul presente del dialogo cattolico-
anglicano, che vive una stagione particolarmente complessa, PECKLERS K. F., Anglicani 
e cattolici in cammino verso il futuro: lezioni da Malines, in La Civiltà Cattolica 175/2 (2024) 
166-179 e BROWNE M., Continuando a camminare insieme. Le relazioni della Chiesa cattolica 
con anglicani e metodisti, in L’Osservatore Romano del 21 gennaio 2025, 4.

15  Sul dialogo tra la Chiesa cattolica e la Chiesa copta ortodossa, The Catholic Church 
and the Coptic Orthodox Church. 50th Anniversary of the Meeting between Pope Paul VI and 
Pope Shenouda III (1973-2023), Città del Vaticano 2023; alcune considerazioni sulla svolta 
durante il pontificato di papa Francesco, N’GUESSAN M.H., Dialogue entre l’Église copte 
orthodoxe et l’Église catholique, in Proche-Orient Chrétien 69 (2019) 84-98. Sulla presenza 
del Concilio di Nicea nella tradizione copta, BIANCHI C., I simboli di Nicea e di 
Costantinopoli nella tradizione copta. La trasmissione dei testi in area egiziana, in Il Concilio e 
il Credo, Bologna 2025, 115-134.



Riccardo Burigana190

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Nell’omelia del 6 maggio 1973, durante la visita della delegazione 
della Chiesa copta ortodossa a Roma, Paolo VI ricordò che il Concilio 
di Nicea aveva definito che «Gesù Cristo è figlio di Dio, della stessa 
sostanza del Padre, Dio vero da Dio vero, costituisce il punto di 
riferimento costante della sua dottrina. Solo se si accetta questo 
insegnamento si può parlare di redenzione, di salvezza, di 
ristabilimento della comunione tra uomo e Dio»16. Si tratta di un 
passaggio particolarmente significativo perché rinvia a un Concilio 
riconosciuto dalla stessa Chiesa copta ortodossa e per questo indicato 
come centrale e irrinunciabile nella vita della Chiesa. Per il papa si 
poteva addirittura proporre un parallelo tra l’apostolo Pietro e 
Atanasio, vescovo di Alessandria, dal momento che entrambi avevano 
dato una risposta alla domanda «Chi è Cristo?»: come Pietro Atanasio 
«rispose, vincendo i dubbi e le ambigue opinioni del tempo (siamo al 
IV secolo, agli inizi della vita pubblica della Chiesa) al primo Concilio 
ecumenico, quello di Nicea, nel 325: Gesù Cristo è il Verbo di Dio, il 
Figlio di Dio fattosi uomo, della stessa sostanza del Padre, Dio Lui 
stesso, con lo Spirito Santo, nell’unità ineffabile dell’Essere Divino, 
vivente nella Trinità misteriosa delle tre Persone Divine. Siamo al cuore 
della somma Realtà, della suprema Verità della prima conquista della 
nostra Fede». 

In questa prospettiva, cioè il richiamo al Concilio di Nicea come 
parte di un patrimonio di fede che già univa le Chiese, era 
fondamentale per la Chiesa di Roma il rapporto con il Patriarcato 
Ecumenico con il quale papa Montini aveva aperto un canale 
privilegiato di dialogo, dopo il suo incontro con il patriarca 
Athenagoras a Gerusalemme, nel gennaio 1964, mentre il Concilio era 
ancora aperto e il decreto Unitatis redintegratio in fase di elaborazione. 
All’indomani del suo viaggio a Istanbul, Efeso e Smirne (25-26 luglio 
1967) Paolo VI sottolineò l’importanza dei primi quattro concili (Nicea, 
Costantinopoli, Efeso e Calcedonia), non solo perché essi «furono e 

16  PAOLO VI, Omelia, 6 maggio 1973.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 191

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

rimangono degni di particolare riverenza. Furono essi che diedero alla 
Chiesa, dopo i primi secoli di vita perseguitata e quasi clandestina, la 
coscienza della sua compagine costituzionale e unitaria»17. 

Sull’importanza del Concilio di Nicea, in particolare del Credo che 
venne formulato in quella occasione, per la missione della Chiesa, Paolo 
VI si espresse il 30 settembre 1964: nel Liber Pontificalis si narrava che 
papa Leone III aveva fatto «apporre due grandi scudi d’argento, uno 
sulla porta destra, l’altro sulla porta sinistra della confessione di San 
Pietro; sui quali scudi era scolpito, in latino da una parte, in greco 
dall’altra, il simbolo della nostra fede, nel testo che chiamiamo di Nicea, 
quello cioè delle nostre Messe cantate (che aveva preso il posto del 
simbolo battesimale, che chiamiamo simbolo degli Apostoli), così che 
chiunque si avvicinava alla tomba di San Pietro era sollecitato a recitare, 
con lui e a suo onore, l’atto di fede». Si trattava di ricordare come 
proprio il Simbolo fosse così radicato nella tradizione apostolica da 
costituire un elemento fondamentale per la vita della Chiesa e per la 
sua missione18. 

Alla conclusione dell’Anno della fede per il 1900° anniversario del 
martirio degli apostoli Pietro e Paolo, il 30 giugno 1968, Paolo VI 
proponeva un ‘aggiornamento’ del Concilio di Nicea; per il papa 
quell’Anno era stato pensato «per attestare il nostro incrollabile 

17  PAOLO VI, Udienza, 2 agosto 1967; anche successivamente il papa tornò 
sull’importanza dei primi quattro concili: PAOLO VI, Udienza, 10 febbraio 1971 e PAOLO 
VI, Udienza, 9 dicembre 1971.

18  PAOLO VI, Udienza, 30 settembre 1964. In quest’udienza appare interessante il 
richiamo al ruolo di Pietro per l’unità della Chiesa; con questo richiamo Paolo VI non 
voleva riproporre la posizione di Pio XI, ma indicare chiaramente che nella 
riformulazione della partecipazione della Chiesa cattolica al movimento ecumenico si 
dovevano presentare la dottrina della Chiesa di Roma nella sua interezza, senza cedere 
alla tentazione di tacere quegli aspetti, come la natura e l’esercizio del magistero 
petrino, sui quali era nota la diversità delle letture offerte dalle singole confessioni 
cristiane. Sul tema del magistero petrino sarebbe poi ritornato Giovanni Paolo II 
nell’enciclica Ut unum sint, suscitando un ampio dibattito ecumenico, tuttora vivo; 
sull’attualità di questo dibattito, DICASTERO PER LA PROMOZIONE DELL’UNITÀ DEI CRISTIANI, 
Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici e nelle risposte all’Enciclica Ut 
unum sint. Documento di Studio, Città del Vaticano 2024.



Riccardo Burigana192

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

proposito di fedeltà al Deposito della fede (cfr. 1Tim 6,20) che essi ci 
hanno trasmesso, e per rafforzare il nostro desiderio di farne sostanza 
di vita nella situazione storica, in cui si trova la Chiesa pellegrina nel 
mondo» e per questo appariva necessario «pronunciare un Credo, che, 
senza essere una definizione dogmatica propriamente detta, e pur con 
qualche sviluppo, richiesto dalle condizioni spirituali del nostro tempo, 
riprende sostanzialmente il Credo di Nicea, il Credo dell’immortale 
Tradizione della santa Chiesa di Dio»19. 

 
3. Conoscere Nicea. Le parole di Giovanni Paolo II e Benedetto XVI 

Il pontificato di Giovanni Paolo II è stato profondamente segnato 
dalla recezione ecumenica del Concilio Vaticano II; da una parte il 
pontefice ha proseguito nella linea tracciata da Paolo VI, tanto che 
alcuni suoi gesti, come la nascita della Commissione teologica per il 
dialogo tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa, si radicano 
nell’esperienza ecumenica di papa Montini20, mentre dall’altra va 
ricordato che proprio grazie a Giovanni Paolo II si sono aperte nuove 
prospettive nella riflessione teologica e nella testimonianza condivisa, 
soprattutto durante la lunga preparazione del Grande Giubileo del 
2000, che per il papa doveva assumere una dimensione ecumenica. 

Nell’azione per la costruzione dell’unità visibile dei cristiani, nella 

19  PAOLO VI, Omelia, 30 giugno 1968. Pochi giorni dopo Paolo VI propose una lettura 
del Credo nella tradizione conciliare, dal Concilio di Nicea fino al Concilio di Lione 
(1274) e al Concilio di Firenze (1439), cioè i due concili medievali nei quali venne 
affrontato il tema dell’unità dei cristiani, PAOLO VI, Udienza, 3 luglio 1968.

20  Sulla genesi della Commissione internazionale cattolico-ortodossa, MAHIEU P., 
Se préparer au don de l’unité: la commission internationale catholique-orthodoxe, 1975-2000, 
Paris 2016; nella letteratura sui rapporti tra Roma, Costantinopoli e il mondo ortodosso 
rinvio a tre recenti titoli, in italiano, CASTELLO G. , Ireneo di Lione Doctor unitatis. Re-
lazioni cattolico-ortodosse oggi, in Et unum genus humanum, in quo perficiuntur mysteria Dei. 
Studi su Ireneo di Lione Doctor Unitatis (a cura di R. DELLA ROCCA), Napoli 2023, 261-
272, GABRIELLI A., Il dialogo cattolico-ortodosso sul rapporto tra fede, sacramenti e unità 
della Chiesa. Il Documento di Bari, Assisi (Pg) 2022 e CALEFFI S., I rapporti tra il papa e il 
Patriarca di Costantinopoli (1964-1995) visti dalla «Civiltà Cattolica». L’ecumenismo come ri-
sposta alla scristianizzazione, Orvieto (Pg) 2020. 



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 193

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

quale costante era il riferimento alla lettera e allo spirito del Concilio 
Vaticano II per un coinvolgimento pieno e quotidiano di tutti i fedeli, 
il richiamo al Concilio di Nicea appare particolarmente significativo: 
esemplare è la lettera del papa al patriarca ecumenico Dimitrios I (1914-
1991) del 7 giugno 1981, dove il Concilio di Nicea è identificato con il 
momento nel quale si è prodotta la prima definizione del Simbolo per 
combattere l’eresia e annunciare il Vangelo21. Con questa lettera si 
voleva far memoria del 1600° anniversario del Primo Concilio di 
Costantinopoli «il secondo grande e santo Concilio ecumenico comune 
a tutte le Chiese di Cristo, che invita insistentemente i cuori dei credenti 
a meditare sull’attualità di questo mistero meraviglioso: la rivelazione 
del Dio vivente, della Trinità Santa e indivisibile, nella storia 
dell’uomo». Per il papa nel Concilio di Nicea e nel Primo Concilio di 
Costantinopoli «dopo la definizione della fede autentica nella divinità 
del Figlio, consostanziale al Padre, cominciarono a propagarsi le eresie 
che mettono in dubbio la divinità dello Spirito Santo. Dei grandi 
Dottori, come sant’Atanasio d’Alessandria, sant’Ambrogio di Milano, 
i Padri di Cappadocia, Epifanio di Salamina nel Simbolo battesimale 
della Chiesa di Cipro e il nostro grande predecessore papa Damaso, 
formularono a poco a poco espressioni più precise della fede comune 
delle Chiese». Il Credo era espressione della comunione delle Chiese in 
Cristo e da questo si doveva partire per rafforzare il cammino 
ecumenico: in questo senso va letto anche il richiamo al Primo Concilio 
Ecumenico presente nella Dichiarazione comune, sottoscritta da Giovanni 
Paolo II e dal patriarca siro d’Antiochia Moran Mar Ignatius Zakka I 
Iwas (1931-2014), il 23 giugno 1984, a Roma22. 

21  GIOVANNI PAOLO II, Lettera a Dimitrios I Arcivescovo di Costantinopoli per il 1600° 
anniversario del I Concilio di Costantinopolitano, 7 giugno 1981.

22  GIOVANNI PAOLO II, MORAN MAR IGNATIUS ZAKKA I IWAS, Dichiarazione comune, 23 
giugno 1984. Può essere utile per la comprensione della recezione ecumenica del 
Concilio di Nicea nella Chiesa Sira, HAINTHALER TH., Nicaea and the Nicene-
Constantinopolitan Creed in the Ecumenical Dialogue between Chalcedonian and non-
Chalcedonian Churches, in The Creed of Nicaea (325): The Status Quaestionis and the Neglected 
Topics (edited by C. Bianchi and A. Melloni), Göttingen 2024, 137-156.



Riccardo Burigana194

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

La Dichiarazione si apre con un’affermazione particolarmente 
significativa: Giovanni Paolo II e Zakka I «confessano la fede delle loro 
due Chiese, fede formulata dal Concilio di Nicea del 325 d.C., 
comunemente conosciuto come ‘Credo di Nicea’». Da questa 
affermazione discende un’interpretazione teologica dei rapporti tra le 
due Chiese per secoli: «le confusioni e gli scismi avvenuti tra le loro 
Chiese nei secoli successivi, in nessun modo intaccano o toccano la 
sostanza della loro fede, poiché tali confusioni e scismi avvennero solo 
a causa di differenze nella terminologia e nella cultura e a causa delle 
varie formule adottate da differenti scuole teologiche per esprimere lo 
stesso argomento». Proprio in nome della condivisione del Concilio di 
Nicea si poteva quindi pensare che non esistesse differenza riguardo 
all’incarnazione, tanto che «con le parole e nella vita, noi confessiamo 
la vera dottrina su Cristo nostro Signore, malgrado le differenze 
nell’interpretazione di questa dottrina che sorsero all’epoca del Concilio 
di Calcedonia». 

Con papa Benedetto XVI si assiste a un ulteriore approfondimento 
del significato del Concilio di Nicea per la vita della Chiesa e quindi 
per il rafforzamento del cammino ecumenico. Nelle udienze generali 
Benedetto XVI richiamò spesso il valore del Concilio di Nicea, 
sottolineando che con esso si era inaugurata la tradizione dei Concili 
ecumenici, con la quale la Chiesa aveva voluto «definire elementi 
fondamentali della fede, soprattutto correggendo errori che la 
mettevano in pericolo»; in particolare il Concilio di Nicea era stato 
convocato «per contrastare l’eresia ariana e ribadire con chiarezza la 
divinità di Gesù Figlio Unigenito di Dio Padre», così come è avvenuto 
per i concili di Efeso «che definì Maria come Madre di Dio», di 
Calcedonia «che affermò l’unica persona di Cristo in due nature, la 
natura divina e quella umana», di Trento «che ha chiarito punti 
essenziali della dottrina cattolica di fronte alla Riforma protestante» e 
il Vaticano I «che iniziò a riflettere su varie tematiche, ma ebbe il tempo 
di produrre solo due documenti, uno sulla conoscenza di Dio, la 
rivelazione, la fede e i rapporti con la ragione e l’altro sul primato del 



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 195

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

papa e sull’infallibilità, perché fu interrotto per l’occupazione di Roma 
nel settembre del 1870»23. 

Sul Concilio di Nicea papa Ratzinger si soffermò nelle catechesi 
dedicate ai padri della Chiesa per alimentare quel ritorno alle fonti della 
Chiesa, che era stato uno dei temi privilegiati nel Concilio Vaticano II: 
il Concilio di Nicea aveva aperto una nuova stagione nella storia della 
Chiesa, come era evidente dagli scritti di Eusebio di Cesarea, «noto 
soprattutto come il primo storico del cristianesimo, ma … anche il più 
grande filologo della Chiesa antica […], l’esponente più qualificato 
della cultura cristiana del suo tempo in contesti molto vari, dalla 
teologia all’esegesi, dalla storia all’erudizione»24. 

Del Concilio di Nicea fu protagonista Atanasio di Alessandria, 
«l’appassionato teologo dell’incarnazione del Logos, il Verbo di Dio, […] 
il più importante e tenace avversario dell’eresia ariana»; al Concilio di 
Nicea, «il primo a carattere ecumenico, convocato dall’imperatore 
Costantino nel maggio del 325 per assicurare l’unità della Chiesa», 
vennero affrontati vari problemi della vita della Chiesa: il Concilio di 
Nicea fu un momento privilegiato per la definizione della dottrina della 
Chiesa, contro false letture e interpretazioni delle Sacre Scritture sulla 
figura di Cristo, come «il grave problema originato qualche anno prima 
dalla predicazione del presbitero alessandrino Ario»25. A Nicea era 
iniziato un percorso che nel Concilio di Calcedonia raggiunse «il 
traguardo sicuro della cristologia», come ricordava Benedetto XVI nel 
presentare la figura di Leone Magno26. Per Benedetto XVI il Concilio di 
Nicea non aveva risolto tutti i problemi: l’arianesimo sopravvisse al 
Concilio come ebbe modo di rendersi conto Ilario di Poitiers, una volta 
«esiliato in Frigia, nell’attuale Turchia», dove operò «strenuamente per il 

23  BENEDETTO XVI, Udienza, 10 ottobre 2012.
24  BENEDETTO XVI, Udienza, 13 giugno 2007. Alcune recenti considerazioni sulla 

lettura dei padri da parte di Benedetto XVI, TYLER P., Logos Reading: The Theological 
Exegesis of Joseph Ratzinger, Justin Martyr, and Irenaeus of Lyons, in Downside Review 143 
(2025) 3-20.

25  BENEDETTO XVI, Udienza, 20 giugno 2007. 
26  BENEDETTO XVI, Udienza, 5 marzo 2008. 



Riccardo Burigana196

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

ristabilimento dell’unità della Chiesa, sulla base della retta fede formulata 
dal Concilio di Nicea»27. Anche Giovanni Crisostomo e Gregorio 
Nazianzeno si erano dovuti confrontare con la persistenza 
dell’arianesimo, tanto che il primo «si era allineato con quei fedeli 
ortodossi che, in sintonia col Concilio ecumenico di Nicea, confessavano 
la piena divinità di Cristo, benché così facendo sia egli stesso che gli altri 
fedeli non incontrassero ad Antiochia il favore del governo imperiale»28, 
mentre il secondo, «chiamato a Costantinopoli, la capitale, per guidare la 
piccola comunità cattolica fedele al Concilio di Nicea e alla fede trinitaria», 
si era trovato circondato da maggioranza ariana, che poteva muoversi 
liberamente visto che gli imperatori consideravano l’arianesimo 
«politicamente corretto e […] politicamente utile» alla loro politica. La 
difesa del Concilio di Nicea è la fonte dei suoi cinque Discorsi teologici 
«rimasti celebri per la sicurezza della dottrina, l’abilità del ragionamento, 
che fa realmente capire che questa è la logica divina», tanto che 
procurarono a Gregorio Nazianzeno l’appellativo di teologo29. 

Il richiamo al Concilio di Nicea e alla sua rilettura da parte dei padri 
della Chiesa per una migliore conoscenza del patrimonio dottrinale della 
Chiesa, così come si era venuto definendo nei primi secoli, costituiva un 
passaggio fondamentale per sostenere il dialogo ecumenico; da questo 
punto di vista esemplare può essere considerato il discorso di Benedetto 
XVI in occasione dell’incontro, a Roma, il 16 giugno 2007, con 
Chrysostomos II (1941-2022), arcivescovo di Nuova Giustiniana e di 
tutta Cipro. Nell’accogliere l’arcivescovo ortodosso il papa ricordò il 
vescovo Epifanio «che svolse il suo ministero episcopale per 35 anni in 

27  BENEDETTO XVI, Udienza, 10 ottobre 2007. Sul rapporto tra Ilario di Poitiers e il 
Concilio di Nicea, ALMUDENA LÓPEZ A., Consustancialidad e inhabitación en el pensamiento 
cristológico de Hilario de Poitiers. ¿Influencia nicena o íntima comprensión del Cuarto 
Evangelio?, in Estudios Eclesiásticos 99 (2024) 445-476; LIEGGI J. P., Ilario di Poitiers: 
l’hermeneusis del simbolo niceno tra oriente e occidente, in Apulia Theologica 10/2 (2024) 461-
477 e MORESCHINI C., Ilario di Poitiers e il concilio di Nicea, in Apulia Theologica 10/2 (2024) 
331-344.

28  BENEDETTO XVI, Lettera in occasione del XVI centenario della morte di San Giovanni 
Crisostomo, 10 agosto 2007.

29  BENEDETTO XVI, Udienza generale, 8 agosto 2007.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 197

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

un periodo turbolento per la Chiesa a causa della riviviscenza ariana e 
delle emergenti controversie dei pneuma-tòmachi»; nella sua azione 
Epifanio andò oltre il Concilio di Nicea, dal momento che non si limitò 
a sostenere il Simbolo niceno–costantinopolitano, ma recuperò anche il 
cosiddetto Simbolo della tradizione battesimale di Costanza, che era 
perfettamente in sintonia con il Concilio di Nicea, ma «diversamente 
formulato e ampliato» così da essere più adatto a esprimere quanto 
promulgato a Nicea e a combattere l’arianesimo declinato in tutte le sue 
forme30. Precedenti, ma nella stessa prospettiva ecumenica, sono le 
parole di Benedetto XVI alla delegazione del Patriarcato Ecumenico di 
Costantinopoli, in visita a Roma, per la festa dei Santi Pietro e Paolo, il 
30 giugno 2005, una visita che proseguiva una tradizione ecumenica 
inaugurata con Giovanni Paolo II, con la quale Roma e Costantinopoli 
riconoscevano reciprocamente l’importanza della loro fondazione 
apostolica, con la partecipazione alle rispettive celebrazioni annuali per 
la memoria degli apostoli Pietro e Paolo (Roma, 30 giugno), e Andrea 
(Fanar, 30 novembre).  

In questo suo primo incontro con una delegazione del Patriarcato 
Ecumenico, papa Ratzinger pose l’accento sulla natura dell’unità piena 
e visibile della Chiesa: «L’unità che noi cerchiamo non è né 
assorbimento né fusione, ma rispetto della multiforme pienezza della 
Chiesa, la quale, conformemente alla volontà del suo fondatore Gesù 
Cristo, deve essere sempre una, santa, cattolica ed apostolica»; il 
Concilio di Nicea rappresentava una tappa significativa nella 
definizione dell’unità, proprio per la sua riflessione cristologica che 
aveva portato alla redazione del Simbolo, riveduto e arricchito nel 
Concilio di Costantinopoli. Questa pagina della storia del cristianesimo 
era stata riletta dal Concilio Vaticano II, che aveva riconosciuto «con 
lucidità il tesoro che l’Oriente possiede e dal quale l’Occidente molte 
cose ha preso»; sempre il Vaticano II aveva ricordato che «i dogmi 
fondamentali della fede cristiana sono stati definiti dai Concili 

30   BENEDETTO XVI, Discorso a Sua Beatitudine Chrysostomos II, arcivescovo di Nuova 
Giustiniana e di Tutta Cipro, 16 giugno 2007.



Riccardo Burigana198

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

ecumenici celebrati in Oriente […] e a non dimenticare quante 
sofferenze abbia patito l’Oriente per conservare la sua fede». Il Vaticano 
II «ha ispirato l’amore e il rispetto per la Tradizione orientale, ha 
incoraggiato a considerare l’Oriente e l’Occidente come tessere che 
compongono insieme il volto splendente del Pantocrátor, la cui mano 
benedice tutta l’Oikoumene», affermando che la lettura delle diverse 
tradizioni deve essere fatta tenendo conto che «quelle varie formule 
teologiche non di rado si completino, piuttosto che opporsi»31. 

 
4. Riscoprire Nicea. Papa Francesco e il 1700° anniversario del 

Concilio di Nicea 
Per papa Francesco la lettura del Concilio di Nicea doveva avviare 

un percorso in modo che il 1700° anniversario diventasse un tempo 
privilegiato nella costruzione della piena e visibile unità dei cristiani32; 
per papa Bergoglio questo anniversario doveva essere l’occasione per 
una riscoperta delle ricchezze del Concilio di Nicea e della sua prima 
recezione: questa riscoperta33 doveva portare a approfondire la 
dimensione ecumenica dell’esperienza della fede, a partire proprio 
dalla fecondità e dall’attualità del Concilio di Nicea, in modo da 
riaffermare, ancora una volta, l’importanza del cammino ecumenico 
che egli considerava una priorità del suo pontificato34.  

31  BENEDETTO XVI, Discorso alla delegazione del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, 
30 giugno 2005. 

32  Per questo papa Francesco aveva chiesto alla Commissione Teologica 
Internazionale di dedicarsi al Concilio di Nicea per il presente della Chiesa, papa 
FRANCESCO, Discorso (consegnato) alla Commissione Teologica Internazionale, Città del 
Vaticano, 30 novembre 2023. Il documento venne pubblicato il 3 aprile 2025, 
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore 1700° 
anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea (325-2025), Città del Vaticano, 2025. Per una 
prima presentazione di questo Documento, BEGASSE DE DHAEM A., Il 1700º anniversario 
del concilio di Nicea. Il documento ‘Gesù Cristo, Figlio di Dio, Salvatore’ della Commissione 
Teologica Internazionale, in La Civiltà Cattolica 176/2 (2025) 196-206. 

33  Sulla riscoperta del Concilio di Nicea per papa Francesco, BURIGANA R., Redesco-
brindo Nicea. A História e a Relevância do Concílio de Nicea, in Parallelus 15 (2024) 469-494.

34  Sull’ecumenismo di papa Francesco alcune recenti considerazioni, WOLFF E., 
Notas sobre o ecumenismo no magistério do Papa Francisco, in Fronteiras 7 (2024) 76-94; AN-



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 199

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Il tema della dimensione ecumenica della celebrazione del 1700° 
anniversario del Concilio di Nicea era comparso fin dal viaggio di papa 
Francesco e del patriarca ecumenico Bartolomeo in Terra Santa, nel 
maggio 2014, per celebrare il 50° anniversario dell’incontro a 
Gerusalemme di Paolo VI e del patriarca ecumenico Athenagoras. In 
quella occasione, come hanno raccontato di recente, dopo la scomparsa 
del papa testimoni dell’incontro, fu lo stesso patriarca Bartolomeo a 
lanciare l’idea che l’anniversario del 2025 non solo doveva essere 
vissuto insieme, ma che doveva essere segnato da un gesto concreto 
con il quale mostrare quali e quanti passi erano stati compiuti nella 
direzione dell’unità nella diversità non solo tra Roma e Costantinopoli, 
ma tra le diverse Chiese. L’incontro doveva svolgersi nei luoghi dove 
si era tenuto il Concilio di Nicea, pur sapendo che non erano poche le 
questioni politiche e logistiche da superare. Nell’approssimarsi del 
1700° anniversario, mentre continuavano gli interventi del Dicastero 
vaticano sulla valenza ecumenica di questo anniversario35 e si venivano 
definendo progetti e incontri tra cristiani, a vario livello36, l’idea di un 

DREU A., El Ecumenismo de la fraternidad: la solicitud del papa Francisco por la Comunión con 
la Iglesia Ortodoxa, in Scripta Fulgentina 32 (2022) 185-212; DE SANTIS M., Dal dialogo con 
i pentecostali… Papa Francesco, il cammino ecumenico e le comunità pentecostali, in Colloquia 
Mediterranea 11 (2021), 313-332; ROSSI M. T., «Manca ancora il contributo profetico e spiri-
tuale dell’unità tra tutti i cristiani»: l’ecumenismo di papa Francesco e Fratres Omnes, in 
Angelicum 98 (2021) 543-596; per una prima lettura complessiva, anche se mancante 
delle parole e dei gesti degli ultimi anni di pontificato, rinvio a R. BURIGANA, L’ecume-
nismo di Francesco, Magnano (Bi) 2019.

35  Su questo aspetto particolarmente significativi sono stati gli interventi del cardi-
nale Kurt Koch, presidente del Dicastero, Camminare insieme sulla stessa via. La sinodalità 
da un punto di vista ecumenico, in L’Osservatore Romano del 18 gennaio 2021, 10; Verso 
una data comune per la Pasqua, in L’Osservatore Romano del 30 aprile 2021, 2; Auf dem Weg 
zu einer ökumenischen Feier des 1700. Jahrestags des Konzils von Nicaea (325-2025), in Ca-
tholica 76 (2022) 158-173 e Auf dem Weg zur Versöhnung in der Kirche zwischen Ost und 
West, in Catholica 78 (2024) 2-11; nel portale del Dicastero per la promozione dell’unità 
dei cristiani (www.christianunity.va) se ne posson leggere altri. Su questo aspetto in-
teressante è anche la riflessione proposta dal cardinale Raniero Cantalamessa, CANTA-
LAMESSA R., Nicea, un Concilio di tutti i cristiani. L’importanza ecumenica della celebrazione 
del XVII centenario, in L’Osservatore Romano del 4 gennaio 2025, 10.

36  Tra le tante iniziative ecumeniche dedicate al Concilio di Nicea va almeno ricor-



Riccardo Burigana200

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

incontro ecumenico a Nicea, con la partecipazione di papa Francesco, 
era rimasta più che viva, come dimostrano i numerosi interventi del 
papa, anche quando la sua salute cominciava a declinare37: la scomparsa 
del pontefice non ha fatto tramontare questa idea tanto che Leone XIV 
ha espresso il desiderio di compiere questo viaggio fin dai primi giorni 
del suo pontificato38. 

Non devono quindi stupire gli interventi di papa Francesco, nel 
corso degli anni, sempre più frequenti nell’avvicinarsi al 2025, nei quali 
forte è il richiamo al rilievo del Concilio di Nicea non solo per la storia 
del cristianesimo, ma per il presente della Chiesa nella ricerca di sempre 
nuove strade per rendere efficace la missione dell’annuncio e della 
testimonianza della Buona Novella39. 

data la VI Assemblea generale della Commissione Fede e Costituzione del Consiglio 
Ecumenico delle Chiese, Where now for visible unity?, prevista a Wadi El Natrun (Egitto) 
nei giorni 24-28 ottobre 2025.

37  Per le voci su questo viaggio, ACCORNERO P. G., Il Papa andrà a Nicea, in La Voce e 
il Tempo 7 gennaio 2025, 7 e BIAGIONI M. C., Papa al Gemelli: lettera di auguri del patriarca 
Bartolomeo, in SIR 20 febbraio 2025.

38  BIAGIONI M.C., Leone XIV: incontro con patriarca Bartolomeo, suo vivo desiderio recarsi 
a Nicea, entro l’anno in corso e in una data da stabilirsi, in SIR 19 maggio 2025. Dopo le 
tanti voci il 7 ottobre è stato annunciato il viaggio di Leone XIV in Turchia-Libano (27 
novembre-2 dicembre) e il 27 ottobre ne è stato pubblicato il programma.

39 Dal 2021 papa Francesco ha parlato del Concilio di Nicea in 17 occasioni: Discorso 
ai rappresentanti della Federazione Luterana Mondiale, Città del Vaticano, 25 giugno 2021; 
Discorso alla delegazione ecumenica della Finlandia, Città del Vaticano, 17 gennaio 2022; 
Discorso a Sua Santità Mar Awa III Catholicos-Patriarca della Chiesa assira dell’Oriente, Città 
del Vaticano, 19 novembre 2022; Discorso ai Membri della Commissione Teologica Inter-
nazionale, Città del Vaticano 22 novembre 2022; Discorso alla delegazione ecumenica della 
Finlandia, Città del Vaticano, 19 gennaio 2023; Omelia per la Santa Messa del crisma, Città 
del Vaticano, 6 aprile 2023; Discorso a Sua Santità Baselios Marthoma Mathews III, Cathol-
icos della Chiesa ortodossa sira-malankarese, Città del Vaticano, 11 settembre 2023; Omelia 
per la veglia ecumenica, Città del Vaticano, 30 settembre 2023; Discorso ai Membri della 
Commissione Teologica Internazionale, Città del Vaticano, 30 novembre 2023; Discorso alla 
delegazione della Federazione Luterana Mondiale, Città del Vaticano, 20 giugno 2024; Dis-
corso a una delegazione del Patriarcato Ecumenico in occasione della festa dei Santi Pietro e 
Paolo, Città del Vaticano, 28 giugno 2024; Discorso alla Delegazione del Gruppo ‘Pasqua 
Together 2025’, Città del Vaticano, 19 settembre 2024; Messaggio in occasione del 150° An-
niversario dell’arrivo del quadro della Vergine del Rosario a Pompei, Città del Vaticano, 7 ot-
tobre 2024; Messaggio a Sua Santità Bartolomeo I, Patriarca Ecumenico, in occasione della 



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 201

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

Da questi interventi emergono almeno tre elementi. Il primo è la 
ricerca di un criterio con il quale celebrare la Pasqua sempre nello stesso 
giorno, secondo quanto indicato e, per certi versi, stabilito dal Concilio 
di Nicea; si doveva uscire dalla logica che erano ‘gli astri’ a rendere 
possibile la celebrazione della Pasqua nello stesso giorno, come era 
previsto per il 2025. Non era però, come il papa ha detto e scritto in 
varie occasioni, una questione di calendario, così come non lo era stata 
per i padri del Concilio di Nicea, dal momento che era una 
testimonianza della centralità della Pasqua per i cristiani, al di là delle 
differenze dottrinali che ancora impedivano la piena comunione. 
Celebrare la Pasqua nello stesso giorno doveva quindi indicare al 
mondo che era nella luce di Cristo Risorto che i cristiani trovano il 
fondamento per coltivare la speranza che non muore; si trattava di porsi 
in sintonia con quanto Chiese e organismi ecumenici chiedevano40. 
Nelle intenzioni del papa, che si era spinto a dirsi anche disponibile a 
accettare quanto deciso dalle Chiese ortodosse e orientali, la data 
comune della Pasqua era un elemento fondamentale per riaffermare la 
priorità della costruzione dell’unità per i cristiani del XXI secolo, anche 
alla luce delle esperienze che già esistevano in tal senso, soprattutto nei 
luoghi dove i cristiani, in minoranza, vivevano già la celebrazione della 
Pasqua lo stesso giorno. 

Il secondo elemento era la riflessione dell’attualità del Simbolo di 
fede secondo la definizione data dal Concilio di Nicea; su questo punto 

Festa di Sant’Andrea, Città del Vaticano, 30 novembre 2024; Discorso ai Docenti e Studenti 
dello Studio Teologico san Paolo di Catania, Città del Vaticano, 6 dicembre 2024; Discorso 
alla Delegazione del Consiglio Metodista Mondiale, Città del Vaticano, 16 dicembre 2024; 
Omelia per la Celebrazione dei Secondi Vespri nella Solennità della Conversione di San Paolo 
Apostolo, Roma, 25 gennaio 2025.

40  Sul dibattitto per la definizione di un criterio di condivisione per la definizione 
della data della Pasqua, HELLER D.., Celebrating Easter Together?, in Receiving the First 
Council of Nicaea Today. Ecumenical Learning from Synodal Discernment in the Early Church 
(edited by H. Hurskainen and J. Oeldemann), Leipzig 2025, 365-380; CLEMENS L., Nizäa, 
das Judentum und das Osterfest, in Una Sancta 79/3 (2024) 212-225; SCHIMA S., Ein unter-
schätztes Thema? Das Konzil von Nizäa (325) und die Osterterminfrage, in Codices Manu-
scripti & Impressi 125/126 (2021) 51-58.



Riccardo Burigana202

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

il papa aveva chiesto alla Commissione Teologica Internazionale di 
muoversi in modo che il 1700° anniversario della celebrazione del 
Concilio di Nicea diventasse un’occasione per una riflessione, in una 
prospettiva ecumenica, sulla Trinità. Riflettere sulla Trinità voleva dire 
anche sottolineare il fatto che non erano ammissibili quei tentativi, più 
o meno espliciti, di ripensare proprio Dio Padre, Figlio e Spirito Santo 
in termini che, tradendo la tradizione plurisecolare della Chiesa, 
apparissero più accattivanti per una parte del mondo del XXI secolo. 
Con questa riflessione si doveva riaffermare, ancora una volta, non solo 
la natura dell’ecumenismo della Chiesa cattolica, così come si era 
venuto definendo nel Concilio Vaticano II e nella recezione da parte del 
magistero, ma anche la nuova frontiera del dialogo interreligioso per 
la costruzione di una fratellanza universale; infatti nell’impegno 
quotidiano per vivere l’unità e la fratellanza la Chiesa cattolica non 
doveva mai perdere di vista che questo doveva essere fatto 
nell’annuncio della fede, così come era stata definita nel corso dei secoli, 
al di là dell’interlocutore e del luogo, come avevano detto e scritto i 
padri del Vaticano II, rigettando l’idea che, soprattutto nel dialogo 
ecumenico, si dovessero tacere verità di fede in nome della ricerca di 
un accordo per un accordo, un’idea che si era poi estesa anche al 
dialogo interreligioso. In questo passaggio non c’è solo il richiamo al 
Concilio di Nicea, ma papa Francesco testimonia la profonda sintonia 
con i suoi predecessori nel proporre una lettura unitaria della tradizione 
conciliare. 

Infine il terzo elemento era il tentativo di proporre il Concilio di 
Nicea quale uno dei modelli per la Chiesa sinodale del III millennio41: 
il tema della sinodalità è stato presente fin dai primi passi del 
pontificato di Bergoglio, all’interno di una lettura puntuale e 
attualizzante del Concilio Vaticano II, che rappresentava la fonte 

41  Su questo aspetto, BOSCH I. L., Relendo Niceia (325). Uma pincelada teológica sobre os 
impactos do Primeiro Concílio Ecumênico e da Sinodalidade:1700 anos de sua convocação, in 
Teocomunicação 53/1 (2023) 1-10; KUZMA A., The Ideal of Synodality in the Early Church 
and its Realization, in Receiving the First Council of Nicaea Today, 399-406.



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 203

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

privilegiata per una riflessione ecclesiologica in chiave missionaria in 
dialogo con se stessa, con i cristiani, con le altre religioni e con il mondo. 
Negli ultimi anni del pontificato bergogliano il tema della sinodalità ha 
assunto una centralità assoluta, ben al di là della celebrazione del 
Sinodo, che ha rappresentato solo un momento di un’azione 
magisteriale con la quale rendere la Chiesa sinodale, cioè in grado di 
far assumere la dimensione sinodale alla vita quotidiana delle comunità 
come segno caratterizzante per una testimonianza evangelica in grado 
di favorire una conversione a Cristo e di incidere nella società 
contemporanea. In questa prospettiva il Concilio di Nicea non solo era 
considerato una fonte da conoscere, ma anche una elemento dal quale 
rafforzare una condivisione ecumenica di questa tensione alla 
sinodalità, tanto che papa Francesco ha insistito sull’importanza di 
riflettere sul rapporto tra cammino sinodale e cammino ecumenico; non 
si trattava semplicemente di favorire la presenza di delegati di Chiese 
e organismi ecumenici ai lavori del Sinodo, ma si doveva promuovere 
proprio il recupero di questo rapporto, così come era stato formulato 
già dal Concilio Vaticano II, con una condivisione di riletture, riflessioni 
e proposte ecumeniche sull’attualità del Concilio di Nicea. 

 
5. Conclusioni 

Al termine di questo contributo, necessariamente sintetico, alla luce 
delle parole dei pontefici del XX secolo sul Primo Concilio Ecumenico, 
si possono indicare almeno due temi che aiutano a comprendere il 
cammino della Chiesa cattolica verso una sempre migliore conoscenza 
dell’attualità e della fecondità del Concilio di Nicea per la Chiesa Una 
del XXI secolo42. 

Innanzitutto il Concilio di Nicea non è semplicemente un pezzo di 
archeologia cristiana, una pagina importante e significativa del 

42  Su questa dimensione del Concilio di Nicea illuminanti sono le pagine del ve-
scovo di Novara, BRAMBILLA F. G., Nicea: ieri, oggi e domani. Le ricadute della fede niceno-
costantinopolitana, in Ripartire da Nicea. Per leggere la fede dentro nuovi orizzonti (a cura di 
P. CODA, S. FENAROLI), Brescia 2025 171-186.



Riccardo Burigana204

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

cristianesimo delle origini da studiare, ma costituisce una fonte 
privilegiata per affrontare le sfide quotidiane della Chiesa: Pio XI lo 
citava per dimostrare l’inutilità del nascente movimento ecumenico 
contemporaneo che pure richiamava il rilievo del Concilio di Nicea, in 
particolare la formulazione di Credo che poteva e doveva essere 
condiviso da tutti i cristiani; di fronte a questo processo, appena iniziato 
nel 1925, papa Ratti ricordava che il Concilio di Nicea aveva iniziato 
una tradizione, quella dei Concili ecumenici, che poteva essere 
interpretata solo grazie al ministero petrino. Giovanni XXIII e Paolo VI 
invocavano il Concilio di Nicea per favorire prima la celebrazione e poi 
la recezione del Concilio Vaticano II, rifiutando l’idea che i documenti 
del Concilio fossero in grado di risolvere tutti problemi della Chiesa, 
mentre era necessaria la stessa pazienza che aveva guidato la Chiesa 
dopo il Concilio di Nicea. Per Giovanni Paolo II e Benedetto XVI il 
Concilio di Nicea costituiva un punto di riferimento, irrinunciabile, nel 
processo di rinnovamento della Chiesa, che passava dall’assunzione di 
una prospettiva ecumenica in grado di cogliere le ricchezze della 
propria identità confessionale e di costruire la comunione nella 
valorizzazione delle diverse tradizioni cristiane. Questa prospettiva è 
stata ripresa e sviluppata da papa Francesco nel dialogo ecumenico che 
tanto ha caratterizzato il suo pontificato, fino a diventare centrale nella 
stagione sinodale anche se si deve osservare che proprio nella 
celebrazione del Sinodo è sembrata essere più un’enunciazione di 
principio che un elemento costitutivo. 

Un secondo tema è la dimensione del cammino ecumenico nel corso 
degli ultimi cento anni; infatti, proprio dalla lettura del Concilio di 
Nicea data dai pontefici da Pio XI a Francesco, appare evidente quanti 
siano i passi compiuti per il definitivo superamento della stagione delle 
divisioni e delle condanne. Dalle parole di Pio XI sul Concilio di Nicea, 
come modello di un’unità, che prevedeva il riconoscimento degli errori 
da parte di coloro che, pur invocando Cristo, vivevano nelle tenebre, 
all’appello di papa Francesco a vivere insieme il Concilio di Nicea e la 
sua eredità per affrontare insieme le sfide della testimonianza cristiana 



Il Concilio di Nicea nelle parole dei pontefici (1925-2025) 205

Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352

nel XXI secolo. Nel corso di un secolo, soprattutto dopo la celebrazione 
del Concilio Vaticano II, dove è stata ripensata la partecipazione della 
Chiesa cattolica al movimento ecumenico contemporaneo in forme e 
contenuti radicati sulle Sacre scritture e illuminati dalle tradizioni vive 
della Chiesa, si è avviato un processo irreversibile che chiede la 
costruzione della piena e visibile comunione tra cristiani, sempre e 
ovunque, alimentata proprio da una riscoperta teologica e spirituale 
degli eventi che hanno plasmato l’esperienza di fede dei cristiani. Per i 
papi del Concilio Vaticano II e della sua lunga e articolata recezione 
ecumenica il Concilio di Nicea ha costituito un costante punto di 
riferimento per i canoni promulgati, per le modalità della sua 
celebrazione e per la sua rilettura da parte dei padri della Chiesa, tanto 
da essere assunto quale esemplare per un ripensamento dei rapporti 
tra Occidente e Oriente. Per questo «il Concilio di Nicea non è solo un 
evento del passato, ma una bussola che deve continuare a guidarci 
verso la piena unità visibile dei cristiani. Il Primo Concilio Ecumenico 
è fondamentale per il cammino comune che cattolici e ortodossi hanno 
intrapreso insieme dal Secondo Concilio Vaticano»43. 

43  LEONE XIV, Discorso al Simposio ‘Nicea e la Chiesa del terzo millennio’, Città del Va-
ticano, 7 giugno 2025.



Campania Sacra 56 (2/2025) - ISSN  0392-1352




